# Bedi Karthlisa

# (Le Destin de la Géorgie) REVUE DE KARTHVÉLOLOGIE

volume XI - XII

Publiée avec le concours du Centre National de la Recherche Scientifique

No 36-37

Paris 1961

#### DIRECTEUR :

Kalistrat SALIA, 8, rue Berlioz, Paris (16<sup>e</sup>). Téléphone : PASsy 75-35

#### **CONSEIL SCIENTIFIQUE :**

- Gérard GARITTE, Professenr à l'Université de Louvain, Directeur de la Revue d'études orientales « Le Muséon ».
- François GRAFFIN, Professeur à l'Institut Catholique de Paris, Directeur de la «Patrologia Orientalis».
- René LAFON, Professeur à la Faculté des Lettres et Sciences Humaines à l'Université de Bordeaux.
- Joseph MOLITOR, ordentlicher Professor an der phil.-theolog. Hochschule Bamberg, Mitherausgeber des «Oriens Christianus», Director der georgischen Abteilung des «Corpus Scriptorum Christianorum Orientalium».
- Robert H. STEVENSON, de l'Université de Cambridge, philologue.
- Michel TSERETHÉLI, ancien Professenr de la langue et de la littérature géorgiennes aux Universités de Bruxelles et de Berlin.
- Hans Voor, Doyen de la Faculté des Lettres de l'Université d'Oslo, Professeur de philologie Romane.

# SOMMAIRE

| Hans Vogr Remarque sur la préhistoire des langues kharthvé-                                                                                 |     |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| liennes                                                                                                                                     | 5   |
| Gérard Garitte, Une édition critique du psautier géorgien .                                                                                 | 12  |
| René LAFON. — Pour faire mieux connaître la langue géorgieune avec<br>la traduction du conte de Vaja-Pchavéla « La source de la<br>montague |     |
| montagne»                                                                                                                                   | 21  |
| Irène MÉLIKOFF. — Les Géorgiens et les Arméniens dans la littérature<br>épique des Turcs d'Anatolie                                         | 27  |
| P. M. TARCHNICHVILI, — Le Dieu Lune Armazi .                                                                                                | 36  |
| K. SALIA. — La Tao-Klardjéthie et ses monastères                                                                                            | 41  |
| V. V. BERDZÉ, — Un bilan de l'étude de l'architecture géorgienne<br>paléochrétienne                                                         | 63  |
| A. M. APHAKIDZÉ, — Les résultats des fonilles archéologiques récentes<br>en Géorgie                                                         | 70  |
| G. Nosadzź, — Aperçu sur l'architecture religieuse géorgienne .                                                                             | 77  |
| D. M. LANG. — Lady Wardrop                                                                                                                  | 92  |
| D. M. LANG. — Professor Gerhard Deeters                                                                                                     | 94  |
| R. H. STEVENSON, - On translating Rust'aveli : II                                                                                           | 97  |
| W. E. D. ALLEN — Trivia Historiae Ibericae                                                                                                  | 104 |
| G. V. TSERETHELI. — The Most Ancient Georgian Inscription in Pales-<br>tine                                                                 | 111 |
| J. MOLITOR. — Zur Morphologie der altgeorgischen Übersetzung der<br>Evangelien und der Apostelgeschichte                                    | 131 |
| J. JEDLIčка. — Zur Struktur des Altgeorgischen                                                                                              | 141 |
| К. Н. Schmidt. — Sibilanten und Affrikatenkorrespondenzen in den<br>Kartwelsprachen                                                         | 149 |
| Nino SALIA. — Un portrait inconun de Chotha Rousthvéli                                                                                      | 164 |
| G. TCHOUBINACHVILI. — L'orfèvrerie géorgienne (VIII <sup>e</sup> -XVIII <sup>e</sup> s.)                                                    | 167 |
| V. BARDAVELIDZÉ, — Un chant sacré svane «Barbal Dolaschi».                                                                                  | 188 |
| Publications récentes                                                                                                                       | 191 |
| Éditions du Centre National de la Recherche Scientifique .                                                                                  | 192 |

## Comité de Soutien ;

Nino Salia, Michel Gatserelja, Simon Zazadzé

### Abonnements :

N. SALLA, 8, rue Berlioz, Paris (16<sup>e</sup>) Tél. : PASsy 75-35 Compte 45.410 A. Crédit Lyonnais, 61 ter, avenue de la Grande-Armée, Paris.

Prix du numéro : 12 NF.

# REMARQUES SUR LA PRÉHISTOIRE DES LANGUES KHARTHVÉLIENNES

Les langues dites cancasiques, pour différentes qu'elles soient entre elles, se distinguent dans leur ensemble d'une façon assez nette des langues voisines qui sont classées dans des familles linguistiques connues, comme les langues indo-européennes, les langues sémitiques, les langues turco-tatares, etc. Mais la question des rapports entre elles des langues caucasiques n'est pas définitivement éclaircie. L'avis qui prévant généralement aujourd'hui parmi les spécialistes est que toutes ces langues sont apparentées entre elles, c.-à-d. qu'elles représentent les formes prises dans le cours des âges par une même langne, le caucasique commun, dont l'existence est projetée dans un passé très lointain. Cette hypothèse de l'unité fondamentale des langues caucasiques est très séduisante et possède un degré de probabilité assez grand, mais elle est difficile à prouver. En effet, ces langues - avec une seule exception, le géorgien - ne sont connues qu'à une date très tardive; elles ne possèdent aucune tradition littéraire écrite qui puisse nous renseigner directement sur leur histoire passée. Elles ont pu subir, pendant les milliers d'années de développement indépendant, des influences multiples et variables que nous ne connaîtrons sans doute jamais. Le résultat est, aujourd'hui, un émiettement linguistique extrême (qui d'ailleurs est un fait très ancien) qui rend la reconstruction du caucasique commun, la langue-mère, extrêmement problématique. On pent se demander si nos méthodes comparatives permettront januais d'atteindre dans ce domaine des résultats comparables à ceux qu'on a obtenus dans le domaine des langues indo-européennes, sémitiques ou finno-ougriennes. Il y a toujours cette autre possibilité que l'unité relative de ces langues et leurs affinités indéniables de structure et de vocabulaire, soient le résultat secondaire de convergences linguistiques dues à la symbiose millénaire de ces peuples.

Quoi qu'il en soit, la parenté de certains groupes de langues caucasiques ne peut faire ancun doute. On peut considérer comme un fait acquis la parenté des langues caucasiques du N.-O., comprenant les langues abkhazes, les langues adyghé et l'oubykh, anjourd'hui disparu an Cancase, et que par conséquent tontes ces langues dérivent d'un ancêtre commun. La situation est encore plus nette pour le groupe du Sud, les langues dites kharthvéliennes. Nons sommes ici dans la situation favorable de posséder dans le géorgien ancien un précieux moyen de contrôle. Le mingrélien et le laze (tch'ane) sont même si proches l'un de l'autre qu'on peut les considérer comme deux dialectes d'une même langue, qu'on a proposé d'appeler le zane<sup>1</sup>. La parenté étroite entre le zane d'une part et le géorgien de l'autre est bien établie. Le svane occupe une position à part et pose des problèmes particuliers, mais il u'en est pas moins évident que le svane s'apparente — d'une façon ou d'une autre — aux langues zane et géorgienne.

On se pose naturellement la question de la date approximative de la rupture de l'unité kharthvélienne primitive, l'époque à laquelle, par suite de migrations ou de bouleversements politico-sociaux, se sont formées les variantes individuelles du kharthvélien commun qui plus tard se présentent à nous sous les noms de mingrélo-laze (zaue), de géorgien et de svane.

Nons n'avons pas la prétention, dans ce bref article, de donner une contribution originale à la solution de ce problème; nons voudrions simplement indiquer quelques données essentielles du problème et attirer l'attention sur quelques méthodes qu'on a voulu appliquer pour le serrer de plus près.

Notre premier point de repère est la création de la langue écrite géorgienne aux IV<sup>e</sup> et V<sup>e</sup> siècles de notre ère. Quelques inscriptions et quelques manuscrits palimpsestes nous reportent an VI<sup>e</sup>, peut-être même à la fin du V<sup>e</sup> siècle. Grâce à eux et aux plus anciens manuscrits datés du IX<sup>e</sup> et du Xe siècle, copiant des textes beaucoup plus anciens, nous pouvous nous faire une idée assez précise du géorgien du Ve sidele. C'est l'époque qui nons livre aussi les premiers textes de l'arménieu ancien. Nous pouvons constater que le V<sup>e</sup> siècle de notre ère est le terminus ante quem de la différenciation des langues kharthvéliennes. Le géorgien de cette époque se distinguait déjà dans ses traits caractéristiques du zane et du svane. Nous avons une preuve directe de cette affirmation ; l'arménieu aucieu contient, dès ses premiers textes, des emprunts nombreux aux langues kharthvéliennes qui révèlent déjà l'existence des différences phonétiques qui aujourd'hui même caractérisent ces langues. Il suffit à titre d'exemple de mentionner l'arm, canč « monche », qui est pris au mingrélien c'anž-i même sens, forme qui correspond régulièrement au géorg, mc'er-i « insecte ». Les formes zanes représentent le résultat d'une évolution phonétique secondaire de la forme kharthvélienne qui a dû être à peu près identique à la forme géorgienne. La correspondance phonétique entre l'affriquée sifflante c' du géorgien et l'affriquée chuintante č' du zane était par conséquent un fait lors de l'emprunt arménieu<sup>2</sup>. En plus de cette preuve directe fournie

Arn. Tchikobava, Analyse grammaticale du tch'ane (en géorgien), Tiflis 1936, p. 4-9.
 L'ouvrage fondamental sur les rapports de l'arménien et du kharthvélien est
 G. Deeters, Armenisch und Südkaukasisch, dans Caucasica III et IV, ouvrage que nous
 avons discuté en grand détails, avec des remarques critiques dans l'article Arménien et
 Caucasique du Sud, publié dans Norsk Tidsskrift for Sprogvidenskap, t. IX, (Oslo 1938),
 p. 321-338,

par l'arménien ancien, nous avons une preuve indirecte, mais tout aussi péremptoire : l'étude de la morphologie du mingrélo-laze montre que le zane ne se laisse pas dériver directement du géorgien ancien — il faut remonter plus haut dans l'histoire que le V<sup>e</sup> siècle de notre ère pour trouver le point de départ des développements indépendants qui ont produit les différentes langues kharthvéliennes.

Pour former des hypothèses sur l'époque probable de la différenciation des langues kharthvéliennes il faut avoir recours à d'autres méthodes. En premier lieu, l'utilisation des témoignages fournis par les inscriptions cunéiformes des assyriens, babyloniens, ourartéens et hittites et surtout des historiens et géographes grecs.

Les Grees ont été en contact direct avec des peuples caucasiques au moins depuis le commencement du dernier millénaire avant notre ère. Les commerçants grees ont eu des affaires avec les indigènes des côtes de la Mer Noire depuis des temps immémoriaux, et depuis le VI<sup>e</sup> siècle les colonies grecques se multiplient. Nos sources littéraires les plus importantes sont Xénophon (fin Ve siècle) et Strabon (fin du dernier siècle avant notre ère), lui-même originaire du Pont. Malheureusement, l'indifférence des Grees pour les langues «barbares» nous laisse sur notre faim quand il s'agit de langues (que n'aurions-nous donné pour avoir comme informateur Mithridate, qui, selon la tradition, parlait les 24 langues de son royaume!). Si nous pouvons, grâce à ces auteurs et bien d'autres, nous faire une idée assez précise des royaumes de la Colchide (la Géorgie de l'Ouest) et l'Ibérie (la Géorgie de l'Est) dans les derniers siècles avant notre ère, les auteurs grecs n'apportent, à ma connaissance, aucun témoignage qui puisse nous éclairer directement sur les langues qui nons intéressent, et sur les rapports entre elles, leur identité ou leurs divergences - à part les généralités sur le Kaúkasos polýglottos, lieu commun dans la littérature antique,

Le seule ressource — à défaut de témoignages directs — c'est l'étude des noms propres d'origine caucasique attestés chez ces auteurs, surtout dans le domaine de la toponymie. Pour concrétiser : Si un nom de lieu de la Colchide, attesté dans un auteur grec, pris aux langues indigènes (c.-à-d. aux dialectes zanes) révèle dans sa forme des caractéristiques « mingréliennes », nous avons le droit de conclure que la constitution du système phonétique du mingrélien est antérieur au texte grec en question. Si la méthode est simple en principe, elle est malheureusement d'une application assez difficile, et cela surtout pour une raison purement fortuite. Nous avons déjà mentionné à propos des emprunts arméniens faits au kharthvélien, la correspondance régulière entre les sifflantes du géorgien et les chuintantes du zane, un des traits phonétiques les plus saillants de la différenciation du kharthvélien. Or, le grec ancien ne possède pas de chuinle zane<sup>1</sup>. La parenté étroite entre le zane d'une part et le géorgien de l'antre est bien établie. Le svane occupe une position à part et pose des problèmes particuliers, mais il n'en est pas moins évident que le svane s'apparente — d'une façon ou d'une antre — aux langues zane et géorgienne.

On se pose naturellement la question de la date approximative de la rupture de l'unité kharthvélienne primitive, l'époque à laquelle, par suite de migrations ou de bouleversements politico-sociaux, se sont formées les variantes individuelles du kharthvélien commun qui plus tard se présentent à nous sous les noms de mingrélo-laze (zane), de géorgien et de svane.

Nous n'avons pas la prétention, dans ce bref article, de donner une contribution originale à la solution de ce problème; nous voudrions simplement indiquer quelques données essentielles du problème et attirer l'attention sur quelques méthodes qu'on a voulu appliquer pour le serrer de plus près.

Notre premier point de repère est la création de la langue écrite géorgienne aux IVe et Ve siècles de notre ère. Quelques inscriptions et quelques manuscrits palinipsestes nous reportent au VI<sup>e</sup>, peut-être même à la fiu du Ve siècle. Grâce à eux et aux plus anciens manuscrits datés du IXe et du Xe siècle, copiant des textes beauconp plus auciens, nous pouvons nous faire une idée assez précise du géorgien du Ve siècle. C'est l'époque qui nous livre aussi les premiers textes de l'arménien ancien. Nous pouvous constater que le Ve siècle de notre ère est le terminus ante quem de la différenciation des langues kharthvéliennes. Le géorgien de cette époque se distinguait déjà dans ses traits caractéristiques du zane et du svane. Nous avons une preuve directe de cette affirmation : l'arménien ancien contient, dès ses premiers textes, des empruuts nombreux aux langues kharthvéliennes qui révèlent déjà l'existence des différences phonétiques qui aujourd'hui même caractérisent ces langues. Il suffit à titre d'exemple de mentionner l'arm, čanč « mouche », qui est pris au mingrélien č'anž $\dot{z}$ même sens, forme uni correspond régulièrement au géorg, mc'er-i « insecte ». Les formes zanes représentent le résultat d'une évolution phonétique secondaire de la forme kharthvélienne qui a dû être à peu près identique à la forme géorgienne. La correspondance phonétique entre l'affriquée sifflante c' du géorgien et l'affriquée chnintante č' du zane était par conséquent un fait lors de l'emprunt arménien<sup>2</sup>. En plus de cette preuve directe fournie

1 Arn. Tchikobava, Analyse grammaticale du tch'ane (en géorgien), Tiflis 1936, p. 4-9.

<sup>2</sup> L'ouvrage fondamental sur les rapports de l'arménien et du kharthvélien est G. Deeters, Armenisch und Südkaukasisch, dans Caucasica III et IV, ouvrage que nous avons discuté en grand détails, avec des remarques critiques dans l'article Arménien et Caucasique du Sud, publié dans Norsk Tidsskrift for Sprogvidenskap, t. IX, (Oslo 1938), p. 321-338. par l'arménien ancien, nous avons une preuve indirecte, mais tout aussi péremptoire : l'étude de la morphologie du mingrélo-laze montre que le zane ne se laisse pas dériver directement du géorgien ancien — il faut remonter plus haut dans l'histoire que le V<sup>e</sup> siècle de notre ère pour trouver le point de départ des développements indépendants qui ont produit les différentes langues kharthvéliennes.

Pour former des hypothèses sur l'époque probable de la différeneiation des langues kharthvéliennes il faut avoir recours à d'autres méthodes. En premier lien, l'utilisation des témoignages fournis par les inscriptions cunéiformes des assyriens, babyloniens, ourartéens et hittites et surtout des historiens et géographes grecs.

Les Grees ont été en contact direct avec des peuples cancasiques au moins depuis le commencement du dernier millénaire avant notre ère. Les commerçants grecs out eu des affaires avec les indigènes des côtes de la Mer Noire depuis des temps immémoriaux, et depuis le VI<sup>e</sup> siècle les colonies grecques se multiplient. Nos sources littéraires les plus importantes sont Xénophon (fin Ve siècle) et Strabon (fin du dernier siècle avant notre ère), lui-même originaire du Pont, Malheureusement, l'indifférence des Grees pour les langues « barbares » nons laisse sur notre faim quand il s'agit de langues (que n'aurions-nous donné pour avoir comme informateur Mithridate, qui, selon la tradition, parlait les 24 langues de son rovaume!). Si nous pouvons, grâce à ces auteurs et bien d'autres, nous faire une idée assez précise des royaumes de la Colchide (la Géorgie de l'Ouest) et l'Ibérie (la Géorgie de l'Est) dans les derniers siècles avant notre ère, les auteurs grecs n'apportent, à ma connaissance, aucun témoignage qui puisse nous éclairer directement sur les langues qui nous intéressent, et sur les rapports entre elles, leur identité on leurs divergences - à part les généralités sur le Kaúkasos polýglottos, lieu commun dans la littérature antique.

Le seule ressource — à défaut de témoignages directs — c'est l'étude des noms propres d'origine caucasique attestés chez ces auteurs, surtout dans le domaine de la toponymie. Pour concrétiser : Si un nom de lieu de la Colchide, attesté dans un auteur gree, pris aux langues indigènes (c.-à-d. aux dialectes zanes) révèle dans sa forme des caractéristiques « mingréliennes », nons avons le droit de conclure que la constitution du système phonétique du mingrélien est antérieur au texte gree en question. Si la méthode est simple en principe, elle est malheureusement d'une application assez difficile, et cela surtout pour une raison purement fortuite. Nous avons déjà mentionné à propos des emprunts arméniens faits au kharthvélien, la correspondance régulière entre les sifflantes du géorgien et les chuintantes du zane, un des traits phonétiques les plus saillants de la différenciation du kharthvélien. Or, le grec ancien ne possède pas de chuintantes, seulement des sifflantes, et ne peut, par conséquent, rendre les chuintantes des langues étrangères que par les sifflantes les plus proches. Ce n'est que chez les auteurs byzantins qu'on observe des tentatives, par des artifices de graphie, de rendre ces différences. Ainsi si Strabon mentionne les Svancs sous la forme *Soánes*, il est impossible pour nous de savoir s'il entend rendre par là, la forme géorgienne *swan*- ou la forme mingrélienne *šwan*-.

Ce n'est que dans le cas de certains complexes consonantiques que nous pouvons interpréter les données grecques d'une façon sûre. Nous avons, en effet, dans des cas définis, une correspondance régulière entre le groupe géorgien chaintante — w et le groupe zane sifflante (on chuintante) — k, k'. Comme exemples, nous pourrons citer le géorg. švil- « garçon » vašl-i « pomme », en face du mingr.  $sk\bar{i}$ , d'un plus ancien skir-i « fils », oškur-i « pomme ». Ces différences seraient facilement rendues dans une transcription grecque.

Nous pouvons avoir un exemple de ces groupes dans le nom des Skythinoí, qui, selon Xénophon (Anabase IV. 7.8 et IV. 8.1) qui avait traversé leur pays avant d'atteindre la côte, habitaient au-dessus de Trébizonde, non loin de la ville de Gymniús (près de Bayburt actuel), séparés des Mákrones par un des affluents de la rivière Hyssós (auj. Kara su). Stéphane de Byzance, renvoyant à Xénophou, nous donne la forme Skythenoi qui est peut-être la meilleure forme. Diodore de Sicile, probablement avec l'Anabase perdue de Sophénète comme source, les mentionne aussi sous la forme Skytinoi (d'autres manuscrits portent Skoutinoi). Il y a des raisons précises pour identifier ces Sevthènes avec les Heptacomètes de Strabon (XII, 3, 8), litt. le peuple des sept villages. La montagne Skydísës de la même région doit contenir le même radical. Si cette identification des Scythènes avec les Heptacomètes est acceptée, il est naturel de voir dans l'appellation strabonienne la traduction greeque d'un nom indigène qui contient le nom de nombre «sept» et de voir dans l'appellation xénophontienne l'adaptation pure et simple en grec du nom dans la langue des indigènes. Or, le mot pour « sept » est, comme on le sait, en géorg. švid-i, en mingrélien škvit-i. Le radical de Scythènes serait ainsi le mot pour « sept » en mingrélien, le même que celui de Seydise. On voit immédiatement l'intérêt de cette étymologie pour notre question ; la différenciation dialectale du kharthvélien commun serait, du moins dans le domaine du consonantisme, antérieure à Xénophon, remontant au moins au V° siècle avant notre ère<sup>3</sup>.

<sup>3</sup> Le premier à attirer l'attention sur cet exemple est, à ma connaissance, l'historien Ivane Džavakhišvili dans son Histoire du peuple géorgien, que je connais dans sa troisième édition de 1928, t. I, p. 22-23. Je ne vois cependant pas qu'il en ait tiré les conséquences linguistiques, comme j'ai essayé de le faire dans un article : Remarques sur On pourrait aussi dans le domaine du vocalisme rechercher en gree des témoignages. On connaît les correspondances régulières entre le géorg. e et a d'une part et le mingrélo-laze a et o de l'autre — différences que le gree n'aurait aucune difficulté à rendre. Pour ne donner qu'un exemple : la colonie milésienne de Phase (gr. Phâsis) qui semble dater du VII (du VIII<sup>e</sup>?) siècle avant notre ère, est située sur le fleuve du même nom, là où se trouve aujourd'hui la ville de Poti. Comme le nom de la colonie n'est pas gree<sup>4</sup>, on peut penser que les Grees ont pris le nom aux habitants indigènes. On hésite naturellement à séparer *Phâsis* et Poti. Dans ce eas, la forme du nom en gree ne s'expliquerait qu'à partir d'une forme indigène **\****Pati*. Comme le nom est aujourd'hui Poti, on est disposé à conclure que le passage de a du kharthvélien commun à o en zane est postérieur à la colonisation greeque.

On ne pent certes accepter ces deux étymologies comme sûres — chacune d'elles repose sur des hypothèses qu'il est difficile de vérifier. Il fandrait pouvoir les étayer de beancoup d'antres exemeples.

On pourra exploiter de la même manière les sonrces en écriture cunéiforme, plus anciennes encore que les textes littéraires grecs, en particulier les inscriptions nombreuses des rois ourartéens de la région du lac de Van. La grande difficulté est ici le déchiffrement de la langue qu'on connaît encore mal, et l'interprétation sûre de la valeur phonétique des signes — domaines où les efforts des savants de Tiflis sont pleins de promesse.

Le problème de la différenciation linguistique et de l'émiettement dialectal n'est cependant pas uniquement un problème linguistique. Les procès linguistiques baignent tous dans un milieu social défini, et. pour arriver à une réelle compréhension de l'évolution, il est nécessaire de tenir compte tont aussi bien des données historiques et sociales; pour l'époque qui nous intéresse, cela veut dire les fouilles archéologiques et l'interprétation qu'en donnent les historiens. L'ouvrage de G. A. Melikišvili que nous avons mentionné ci-dessus dans une note, est un excellent guide pour celui qui veut se rendre compte des magnifiques travaux exécutés dans les dernières années en Transcaucasie par les savants russes, géorgiens et armé-

les noms de lieux du Caucase, dans Symbolae Osloënses, fasc. suppl. XI, Oslo 1943. p. 176-184. L'exemple est examiné en détail dans uu article de T. K. Mikeladze, K istorii drevneyšego naseleniya yugovostoënogo Pričernomoryya (Skifiny, publié daus Soobšé. Ak. Nauk Gruz. SSR, Tiflis 1959, t. XIX, f. 5, p. 633-638, dout les conclusions sont acceptées par G. Melikišvili, K istorii drevney Gruzii, Tiflis 1959. p. 81 et 100. M. Mikeladze mentionne que le nom Kura sebaa (sept villages) s'est conservé jusqu'à nos jours dans la terminologie administrative turque.

4 Voir Pauly-Wissowa, Reallexikon der klassischen Altertumswisseuschaft, t. XIX. col. 1893.

niens, et qui ont étendu nos connaissances des temps préhistoriques d'une façon vraiment remarquable. Il est intéressant de noter que M. Melikišvili, partant des données archéologiques, arrive à la conclusion que la différenciation du kharthvélien commun que nous avons discutée ici, doit être antérieure au III<sup>e</sup> siècle avant notre ère, époque de la naissance du royaume ibérien — résultat qui s'accorde bien avec l'hypothèse présentée ci-dessus.

Dans l'état actuel de nos connaissances, il semble donc que l'époque probable de la différenciation du khartvélien commun doive être placée eutre le VII<sup>e</sup> et le IV<sup>e</sup> siècle avant notre ère. On a l'impression que les innovations qui annoreent ce procès, sont surtont à chercher du côté du zane, tandis que le géorgien, du moins du point de vue du phonétisme, semble mieux conserver l'état ancien. Le point de départ des innovations du zane est, sans doute, à chercher dans le contact, sur la côte de la Mer Noire entre Trébizonde et Phase, des Zanes avec les peuples de langues adyghé. La différenciation du mingrélien et du laze est certainement postérieure, se produisant peut-être dans les premiers siècles de notre ère.

La situation est plus complexe quand nous passons du zane et du géorgien au svane. Par sa morphologie et sa syntaxe, peut-être moins par sa phonétique, le svane s'apparente nettement au groupe kharthvélien, mais son vocabulaire se distingue radicalement de celui des autres langues kharthvéliennes. L'établissement de correspondances phonétiques régulières pose des problèmes difficiles que nous nous ne discuterons pas iei<sup>5</sup>.

La raison est certainement les interférences entre le svane et des langues caucasiques de structures différentes, en particulier les langues adyghé. On pourrait envisager l'hypothèse d'une couche adyghé recouverte d'une couche kharthvélienne, soumise ensuite à de fortes influences des langues zanes, on bien d'un substrat kharthvélien transformé sous l'influence des langues kharthvéliennes. Le problème de la différenciation dialectale se double donc ici d'un problème d'intégration, comme le dit justement M. Tchikobava<sup>6</sup>.

Le conservatisme relatif du géorgien ne se constate pas seulement pour la période préhistorique; il est resté caractéristique de la langue jusqu'aux temps récents. C'est un fait assez remarquable que, si l'interprétation correcte, dans tous ses détails, d'un texte géorgien ancien suppose des connaissances de spécialiste, il n'en soit pas moins vrai que de tels textes restent intelligibles à un Géorgien de nos jours. Un facteur important dans les 1500 deruières années a sans doute été l'existence d'une tradition litté-

5 La publication d'un dictionnaire svanc-géorgien et géorgien-svanc est l'un des desiderata les plus argents de la kharthvélologie.

<sup>6</sup> Voir son article Kartvel'skie jazyki, ix istoričesky sostav i drevniy lingvističeskiy oblik, dans Iberiyskokavkazskoe yazykovedenie, II (Tiflis 1948), p. 255-275. raire ininterrompue. L'existence d'une norme linguistique, s'exprimant dans des textes littéraires jouissant d'un grand prestige, a dû freiner les tendances centrifuges et elle n'a pas été sans influence sur le développement des autres langues kharthvéliennes. Si nous examinons le vocabulaire fondamental de ces langues, on est frappé de constater que, même pour l'expression des concepts les plus élémentaires, c'est souvent la forme géorgienne ou une forme influencée par le géorgien qu'on rencontre. Pour désigner par ex. « l'eau » le mingrélien à c'q'ari, le laze c'k'ari — forme à moitié géorgieune, au lieu de la forme attendue  $\bullet c'q'ori^{\dagger}$ .

> Hans Vogt, Oslo.

7 Nous ne dirons rien ici des méthodes dites glotto-chronologiques et de leur application au kharthvélien (voir G. A. Klimov dans Voprosy yazykoznaniya, 1959, f. 2, p. 120). Pour une critique de ces méthodes nous pouvons renvoyer à un article à paraître dans le journal américain Current Anthropology, où les faits kharthvéliens, arméniens, uorvégiens, islandais et esquimaux sont présentés par l'auteur de cet article eu collaboration avec Kuut Bergslaud.

# UNE ÉDITION CRITIQUE DU PSAUTIER GÉORGIEN

Quand la critique moderne a commencé à s'occuper (il n'y a guère plus d'un demi-siècle) des versions géorgiennes de la Bible, c'est naturellement à l'étude du Nouveau Testament, et spécialement des Évangiles, qu'elle s'est d'abord appliquée. Les anciennes recensions des Évangiles géorgiens peuvent s'étudier anjourd'hui dans des éditions critiques sûres <sup>1</sup>; des Actes des Apôtres, deux éditions indépendantes ont été publiées naguère <sup>2</sup>; les Épîtres catholiques l'ont été en 1956 <sup>3</sup>, et l'Apocalypse (avec le commentaire d'André de Césarée) vient de paraître cette année même dans les Travaux de la Chaire d'ancien géorgien de Tiflis <sup>4</sup>.

Les travaux relatifs à l'Ancien Testament sont beancoup moins avancés; on ne possédait pratiquement jusqu'ici, en fait d'édition critique, que deux fuscienles de la collection *Monuments de l'ancienne langue géorgienne*, où M. A. Šanidze a publié, d'après le cod. géorgien 1 d'Iviron (la Bihle d'Oški, copiée en 978), des parties de la Genèse, de l'Exode, du Lévitique, des Juges, d'Isaïe et de Job, et le livre de Ruth<sup>5</sup>.

Aussi accueillera-t-on avec une faveur particulière le beau volume que vient de publier, dans la même collection, M<sup>10</sup> Mzek'ala Šanidze, et qui contient la première édition critique du Psantier géorgieu<sup>6</sup>.

Il est naturel que, parmi les livres de l'A.T., le Psautier ait retenu par priorité l'attention des collaborateurs d'une collection qui vise avant tout à faire connaître les plus anciens monuments littéraires du géorgien classique. C'est que le livre des Psaumes doit nécessairement avoir été un des premiers à être traduit en géorgien; il a tonjours été la base de

- 2 Voir ibid., p. 452-454.
- 8 Voir ibid., p. 456-458.

4 Ι. ΙΜΝΑΙŠVILI (ი. იმნაიშვილი), იოვანეს გამოცხადება და მისი თარგმანება. ძველი ქართული ვერსია (ძველი ქართული ენის კათედრის შრომები, 7, p. 1-205), Tiflis, 1961 [= L'Apocalypse de Jean et son commentaire. Ancienne version géorgienne].

5 Voir Le Muséon, 72 (1959), p. 450-451.

a Mzekinin Šanidze (მზექალა შანიძე), ფსალმუნის ძველი ქართული რედაქციები X·XIII საუკუნეთა ხელნაწერების მიხედვით. I, ტექსტი (ძველი ქართული ენის ძეგლები, 11) [= Les anciennes recensions géorgiennes du Psautier d'après des manuscrits des Xe·XIIIe siècles. I, Texte (Monuments de l'ancienne langue géorgienne, 11)], Tiflis, 1960, 029-486 p., 11 planches hors texte (titre russe, p. 02 : Drevnegruzinskie redakcii Psaltyri po rukopisjam X·XIII vekov).

<sup>1</sup> Voir G. GARITTE, dans Le Muséon, 72 (1959), p. 443-448.

la prière de l'Église; étant donné son emploi dans la liturgie, on ne peut douter qu'il ait été tourné dans la langue du pays dès que l'Église géorgienne a commencé à utiliser celle-ci comme langue liturgique et littéraire<sup>7</sup>. Le Martyre géorgien de S'<sup>e</sup> Šušanik († vers 480) suppose qu'au V<sup>e</sup> siècle le Psautier existait en géorgien : « Sancta autem Susanik, loco texendi laboris, magna diligentia accepit Psalterium, et post paucos dies centum et quinquaginta psalmos edidicit, quibus die et nocte ad superiorem regem gratam laudationem offerebat cum lacrymis »<sup>8</sup>. Tout ceci porte à croire que la première traduction des Psaumes n'est guère plus récente que celle des Évangiles. Il importait donc, pour l'histoire de la langue, que fussent recueillis les anciens textes du Psautier; l'histoire de la liturgie et de la littérature ancienne avaient également un urgent besoin d'une édition sûre de ces documents vénérables.

En géorgien comme en grec, les manuscrits du Psautier sont relativement nombreux, comparés à ceux du reste de l'A.T. : l'usage liturgique des Psaumes leur a valu d'être copiés à part bien plus souvent que n'importe quel autre livre de l'A.T. L'édition de M<sup>the</sup> Mz. Sanidze se fonde sur neuf manuscrits :

 A : cod, A 38 de l'Institut des Manuscrits de Tiflis (fonds de l'ancien Musée Ecclésiastique), dit « Psautier de Mc'het'a », écrit en onciale (p. 013-019; planches 1-5); le ms. n'est pas daté; le traité de comput qui s'y lit aux fol. 237r-246v contient l'indication chronologique suivante : « A principio anni qui praeteriti sunt ita noscuntur : ante erucifixionem Domini nostri Iesu Christi, anni 5534; post crucifixionem usque adhuc, 974 » (fol. 237r; p. 015, 461; pl. 3); la date impliquée dans ce comput a été diversement interprétée; elle correspondrait à 1008 de notre ère (Zordania, Šmerling), ou à 904 (Kekelidze), ou à 1016 (M. Šanidze).

2. B : cod. géorg. 42 du Sinaï, du X<sup>e</sup> siècle, en onciale (p. 019-020); voir notre Catalogue des manuscrits géorgiens littéraires du Mont Sinaï (CSCO 165, Subs. 9), Louvain, 1956, p. 156-158.

3. C : cod. géorg. 29 du Sinaï, du X<sup>e</sup> siècle, en onciale (p. 020); voir notre Catalogue, p. 66-69.

4. D : cod. géorg. 22 du Sinaī, du X<sup>e</sup> siècle, en minuscule, lacuneux (p. 021): voir notre Catalogue, p. 58-59.

5. E : cod. géorg. 2 de la Bibliothèque de l'Université de Gratz (provenant du Sinaï), du X<sup>e</sup> siècle, en onciale (p. 021-022); voir notre *Catalogue*. p. 7 (bibliographie).

7 Voir K. KEKELIDZE, K<sup>s</sup>art<sup>s</sup>uli literaturis istoria, I (4e éd.), Tiflis, 1960, p. 411-412; M. TARCHNISVILI, Geschichte der kirchlichen georgischen Literatur (Studi e Testi, 185), Vatican, 1955, p. 319-320.

8 Martyrium S. Susanicae, ch. XII; éd. I. ABULADZE, Marticlobay Šušanikisi, Tiflis, 138, p. 85 (= 6d. S. QUBANELŠVILI, Jueli Kartuli literaturis Frestomatica, I. Tiflis, 1946, p. 40); efr trad. P. PEETERS, dans Analecta Bollandiana, 53 (1935); p. 34; trad. K. KEKELIDZE, Pamjatniki dreunegruzinskoj agiografičeskoj literatury, Tiflis, 1956, p. 24. 6. F : cod. H 1798 de l'Institut des Manuscrits de Tiflis, X<sup>e</sup>-XI<sup>e</sup> siècle, en minuscule, très lacuneux (p. 022).

7. G : cod. géorg. 161 du Patriarcat grec de Jérusalem, du XIII<sup>e</sup> siècle, en minuscule (p. 023-025).

8. H : cod. géorg. 133 du Patriarcat gree de Jérusalem, du XIII<sup>e</sup>-XIV<sup>e</sup> siècle, en minuscule, lacuneux (p. 025-026).

9. L : cod. B I (olim G 116, B 4) de l'Institut Orientaliste de l'Académie, à Léningrad, du XIII<sup>e</sup>-XIV<sup>e</sup> siècle, en minuscule (p. 026-027).

En 1888, A. Tsagaréli a décrit, dans son catalogue des manuscrits géorgiens du Sinaï<sup>9</sup>, un psautier en papyrus qu'il avait examiné à Sainte-Catherine lors de son voyage de 1883, et qu'il date du VII<sup>e</sup>-VIII<sup>e</sup> siècle.  $M^{Ine}$  Mz. Š. ne parle pas, sauf erreur, de ce précienx document, probablenent parce qu'elle le considère comme disparn, comme le faisait M. Kekelidze en 1955<sup>10</sup>; c'est que ni Marr en 1902, ni Blake en 1927 n'avaient pu le voir<sup>11</sup>. En réalité, heureusement, il se trouve tonjours au monastère du Sinaï, car nous l'y avons retrouvé en 1950, et nous l'avons signalé dans notre *Catalogue* (p. 6-7). Lors de notre séjonr au Sinaï en 1950, nous n'avions pu le voir que quelques instants, et il n'avait pu être microfilmé, comme les autres manuscrits géorgiens, à cause de son état fort délabré. Au cours de notre second voyage au Sinaï, en 1957, nons avons eu la possibilité de l'étudier tout à loisir, et nous profitons de l'occasion qui nous est donnée ici pour faire savoir qu'il existe tonjours et pour faire connaître son état actuel.

Entre 1950 et 1957, les fenillets du manuscrit ont été montés, comme il est d'usage pour les papyrus, entre des plaques de verre, ce qui leur assure désormais une conservation parfaite.

Les feuillets sont aujourd'hui au nombre de 83, numérotés de 1 à 85 (les fol. 44 et 82 manquent; le fol. 85 a perdu sa foliotation), plus 2 plaques contenant des fragments sans foliotation; ils sont faits d'un papyrus épais, et mesurant en moyenne  $200 \times 140$  mm.; le texte. en minnscule, est écrit en une colonne (surface écrite : en moyenne  $170 \times 120$  mm.),

 A. TSAGARELI, Katalog gruzinskih rukopiesej Sinajskogo monastyrja [appendice II à Pamjatniki gruzinskoj stariny v Svjatoj Zemlje i na Sinaje (Pravosl. Palestin. Sbornik, IV, 1), St-Pétersbourg, 1888, p. 193-240], p. 193-195, no 1.

<sup>10</sup> K. KEKELIDZE, Etiudebi jveli k<sup>-</sup>art<sup>e</sup>uli literaturis istoriidan, III, Tiflis, 1935, p. 121.

<sup>11</sup> Voir notre *Catalogue* du Sinaï, p. 4-6. Étaut donné qu'il est en papyrus et que son état ne permettait pas de le consulter comme les autres manuscrits, le vieux psautier n'était pas conservé dans les rayons de la bibliothèque, et les Révérends Pères du Sinaï ne tenaient pas beaucoup, semble-t-il, à le faire voir. Quand nous l'avons retrouvé en 1950, il était rangé, enveloppé d'un vieux journal, dans une malle se trouvant dans la bibliothèque. comptant un nombre variable de lignes, de 15 (p. ex. fol. 57 r) à 25 (p. ex. fol. 10 v); les Psaumes sont divisés en versets; la fin de chaque verset est marquée par le signe : ---, et le reste de la ligne est en blanc; chaque verset commence par une grande initiale noire en marge (parfois en carmin pour le premier verset d'un Psaume; p.ex. fol. 15 r, inc. Ps. XX); les titres sont en onciale et à l'encre rouge (carmin); des signatures de cahiers, en noir, peut-être de première main, se voient aux fol. 9 r (cahier 2), 25 r (cahier 4?), 39 r (cahier 6), 47 r (cahier 7), 55 r (cahier 8), 59 r (cahier 14), 67 r (cahier 15), 75 r (cahier 16), 85 r (cahier 17); une autre signature, en rouge, est conservée aux fol. 16 v (cahier 1), 17 r (cahier 2), 31 r (cahier 3), 47 r (cahier 4), fragment I. 1 et fol. 66 v (cahier 7), fol. 67 r et 84 v (cahier 8), fol. 85 r (cahier 9?). Au fol. 73 r. resté en blanc (ainsi que le fol. 72 r), se lit une note de Porphyre Uspenski, attestant qu'il a examiné le manuscrit en 1850 : Razsmatrival sijn drevnjuju knigu Arhimandrit Porfirij | 1850 goda ... | (iz Rossii iz S. Peterburga); Uspenski ne s'est d'ailleurs pas contenté d'examiner le manuscrit; selon son habitude, il en a emporté deux feuillets, que Tsagaréli a vus en sa possession en 1883 et qui passèrent ensuite à la Bibliothèque Publique de Saint-Pétersbourg<sup>12</sup>. La foliotation des feuillets du Sinaï est de la même main que la note du fol. 73 r.

Au fol. 81 v, laissé en blane par le copiste du psantier, se trouve une note de la main, très reconnaissable, du scribe Jean Zosime, qui a transcrit, complété ou restauré de 973 à 986 toute une série de manuscrits géorgiens du Sinaï<sup>13</sup>; la moitié droite des lignes de cette note est perdue; aux lignes 5-8, se reconnaît une formule fréquente dans les colophons de Jean Zosime<sup>14</sup>:

> ლ(ო)ცვ(ა)სა წ(მიდა)სა თქ(უე)ნ[სა... ფ(რია)დ ((ო)დვ(ი)ლი ესე ი(ოვან)ე [... და მამანი ჩემნი ს[ულიერნი... და თქ(უ)ენცა ქ(რისტ)[ე შეგიწყალენ...

Cette note fournit un terminus ante quem certain pour la date du manuscrit, qui selon M. Kekelidze<sup>15</sup> n'est pas antérieur au IX<sup>e</sup> siècle.

Le manuscrit n'est plus complet; il y a une lacune entre le fol. 30 et le fol. 31, et une autre entre le fol. 56 et le fol. 57; de plus. les fol. 44 et 82 manquent; les parties suivantes du Psautier sont conservées :

<sup>12</sup> TSAGARELI, Katalog, p. 195; notre Catalogue du Sinaï, p. 7. note 26.

<sup>13</sup> Voir G. GABITTE, Le calendrier palestino-géorgien du Sinaiticus 34 (Xe siècle) (Subsidia Hagiographica, 30), Bruxelles, 1958, p. 16, note 10.

<sup>14</sup> Voir notre Catalogue du Sinaï, p. 23, 24, 48, 70, 96 etc.

<sup>15</sup> Etiudebi, III (cité supra, note 10), p. 121-122.

fol. 1 r - 30 v : Ps. I, 1 - XLI, 1;

fol. 31 r - 43 v : Ps. XLIII, 6 - LXVII, 25;

fol. 45 r - 56 v : Ps. LXVIII, 14 - LXXX, 5;

fol. 57 r - 81 r : Ps. exviii, 82 - cl., 3;

fol. 83 r - 85 v : Cant. 1, 12 - 11, 37.

Dans les deux plaques de fragments, nous avons identifié les textes suivants :

I (6 moreeaux de feuillets) : Ps. cxv, 2 - cxvi, 1, et cxvii, 1-9, 17-19 (à placer entre le fol. 56 et le fol. 57);

II (deux morceaux d'un même feuillet) : Ps. cxviii, 51-68 (à placer également entre le fol. 56 et le fol. 57).

Il est bien regrettable que ce psautier en papyrus, qui est certainement le plus ancien qui existe en géorgien, n'ait pas pu être photographié en 1950; si l'on pouvait en obtenir des photographies, il serait désormais très facile, grâce à l'édition de  $M^{0e}$  Šanidze, de déterminer les caractères de son texte.

L'éditrice du Psautier distingue, parmi les formes de texte présentées par les manuscrits qu'elle utilise, trois recensions, A. B et C<sup>16</sup>; la première est représentée par le seul manuscrit A, la seconde par les manuscrits BCDEF, et la troisième par les manuscrits GHL. Suivant nu usage très louable, familier à l'école de Tiflis, les recensions A et B sont imprimées tontes deux in extenso, la première dans la partie supérieure gauche des pages, la seconde (C, d'après le manuscrit G), dans la partie inférieure (les variantes des autres manuscrits de la recension C sont placées à la fin du volume, p. 479-484); la recension B est représentée par ses variantes (pas très nombreuses) par rapport à A, indiquées, non pas en notes au bas du texte, mais en parallèle, dans la partie supérieure droite des pages; en notes, entre le texte des recensions AB et celui de la recension C, sont indiquées les variantes orthographiques, les formes fautives corrigées dans le texte etc. Cette disposition des textes est extrêmement « parlante » et pratique, elle entraîne certes un accroissement du volume de l'édition (le Psautier proprement dit emplit 410 pages!), mais tout lecteur reconnaîtra qu'elle est la seule qui permette de saisir d'un seul coup d'œil l'état de la tradition dans un passage donné; reconstituer une recension à l'aide de variantes imprimées au bas d'une autre recension est un travail souvent irritant et toujours pen sûr, comme le savent bien ceux qui doivent utiliser, par exemple, l'édition des Évangiles géorgiens publiée dans la Patrologia Orientalis,

16 L'auteur emploie les lettres a, b et g de l'alphabet hucturi majuscule; ainsi, dans le livre géorgien, les sigles des recensions sont différents de ceux des manuscrits (désignés par les lettres de l'alphabet latin).

Dans le cas du Psautier, comme dans d'autres cas parallèles, le terme « recension » (M<sup>ne</sup> Š. emploie en géorgien le mot redak'c'ia) doit se prendre dans un sens fort mitigé; il ne doit pas faire croire à l'existence de trois types de texte entièrement différents, ni de trois versions indépendantes; il s'agit plutôt de trois stades, plus ou moins nettement distincts, dans l'évolution d'un même texte primitif. L'anteur ne s'explique pas dans le présent volume sur la nature ni sur la genèse des trois recensions qu'elle distingue dans ses manuscrits; elle promet (p. 012) de le faire dans un second volume, en préparation, qui contiendra également un lexique complet des trois recensions; elle nous dit seulement pour le moment (p. 028) que «les variantes de la recension B montrent que cette recension est plus proche du grec que la recension  $\Lambda_3$  cette dernière paraît plus proche des versions syro-arméniennes»; aiusi, l'histoire du Psantier géorgien se présenterait en un parallélisme remarquable avec l'histoire du texte géorgieu des Évangiles et des Actes 17; nous souhaitons vivement que M<sup>the</sup> Š, nons donne bientôt, dans le second volume annoncé, tous les éclaircissements désirables sur ce sujet important, qu'elle est mieux préparée que quiconque à traiter en parfaite connaissance de cause,

La recension C, qui est devenue, à partir du XI<sup>e</sup> siècle, la «vulgate» géorgienne, est la seule qui soit le produit d'un travail historiquement attesté; elle est l'œuvre de Georges l'Hagiorite († 1065), successeur et biographe de S. Enthyme<sup>18</sup>; l'anteur de sa Vie cite, dans le catalogue des livres traduits par Georges : « Librum psalmorum Davidis, onnium librorum decus et coronam»<sup>19</sup>; et plusienrs manuscrits de la «vulgate» géorgienne nous conservent une notice où Georges lui-même parle de sou travail<sup>20</sup>; voiei une traduction intégrale de ce document, bien connu des historiens dans la littérature géorgienne et plusienrs fois publié, mais nou encore traduit, à notre conuaissance :

Memoriale Georgii Hagioritae interpretis.

Sancti et theophori patres et fratres qui sanctum hoc psalterium obtinebitis, hoc notum sit (vobis) omnibus, quia multa coactione sanctorum et spiritalium patrum nostrorum interpretatus sum hoc psalterium denuo e graeco in ibericum ego pauper Georgius, indignus hieromonachus, cum multa tribulatione et labore (ipse seit Deus), e multis graecis exemplaribus et Davidis interpretationibus, multa

17 Voir G. GARITTE, daus Le Muséon, 72 (1959), p. 446-447; IDEM. L'ancienne version géorgienne des Actes des Apôtres (Bibl. du Muséon, 38), Louvain, 1955, p. 18-20.

18 Voir K. KEKELIDZE, Lit. istoria (cité supra, note 7), p. 221-222; TARCHNISVILI, Geschichte (cité ibid.), p. 161-162.

19 Trad. P. PEETERS, Histoires monastiques géorgiennes (Analecta Bollandiana, 36-37, 1923), p. 111.

20 Le texte de la notice de Georges est publié par Melle S., p. 027, d'après le ms. L. (fol. 201y-202r), qui en est le plus ancien témoin.

cum perserutatione et perquisitione. Nune vos rogo omnes qui obtinebitis sanctum hoc psalterium, ut pro nobis orationem faciatis. Et qui scribetis, sieut hie invenietis. ita sine mutatione transcribite; ne (quiequam) addideritis neve omiseritis; nos (ipsi) quod opus fuit addidinus et quod opus fuit omisimus, sient linguae nostrae conveniebat et ordo rei quaerebat; ne d (litteram) 21 omiseritis neve rametu [= quia]; et hoc sic potest a sapiente intelligi quod d (litteram) nos etiam noscebamus, et si alicui (rei) nocuisset, vel illud vel aliud quoddam verbum, non dereliquissemus nec delevissemus. Si quis autem hoe nostrum opera et labore factum et omni veritate plenum opus et scriptum non necesse habet, et ke  $[= \kappa a_i]$ novit aut gar  $[= \gamma d\rho]$  nut oti  $[= \delta \tau_1]$  nut gmert'i [= Deus] et up'ali [= Dominus], etsi rhetor crit aut philosophus, tum super nostrum opus sapientiam suam ne exercent; denuo sicut vis interpretetur aliud psalterium : non curo; et si iberieum psalterium transcribet, erucem habet et benedictionem. Qui autem nostrum psalterium memorin discet vel bane multo sanguine (factam) interpretationeni coram (se) ponet, et psalterium corrumpere et pervertere coeperit, iudicium exignt Deus (ab co) in die tremendi iudieii<sup>22</sup>. Et qui hoe nostrum psalterium transcribet et hane meam inscriptionem non transcribet, Deo ille dabit responsum; si ego pauper hujusmodi tribulationem vidi et hanc sine pretio margaritam non pigritatus sum describere ad illuminandos legentes et audientes, ille duo verba describere cur timet? Et sanctum patrem Enthymium ne quis testetur; sanctus pater psalterium interpretatus est et scribae euidam dedit describendum, et ille eorrupit (illnd) et inutile fecit 23; postca alius non iam interpretatus est, sed ibericum psalterium apud (se) habebant (leg. esimian) et ubieunque verbum eis necessarium erat, ex illo mutuabantur (?). Et harum (rerum) veritatis et rectitudinis testem habeo totam Graeciam et omnia graeca psalteria; et qui non credet, comparet 24.

Après l'édition des trois recensions des Psaumes (p. 1-410) vient celle les neuf Cantiques des deux Testaments (p. 411-445), qui font ordinairenent suite au Psautier dans les manuscrits géorgiens comme dans les manusrits grecs; ils sont publiés, comme les Psaumes, en trois recensions, car .'histoire de leur tradition est identique à celle du Psautier, auquel ils sont, pour ainsi dire, incorporés. Par cet appendice, l'ouvrage de  $M^{lie}$  Š. zouche à la critique textuelle du Nouveau Testament, car le neuvième Canique (p. 442-445) est constitué, comme on sait, par Luc., 1, 46-55 et 68-79.

22 Cfr KEKELIDZE, Lit. istoria (cité supra, note 7), p. 221-222; TARCHNIŠVILI, Geschichte (cité ibid.), p. 161-162.

23 Cfr KEKELIDZE, Lit. istoria, p. 193; TARCHNISVILI, Geschichte, p. 130.

24 Cfr KEKELIDZE, Lit. istoria, p. 194.

Il est intéressant de comparer la forme que revêt ce texte évangélique dans la tradition très particulière du Psautier, avec celle qu'il a dans les anciens tétraévangiles. Cette comparaison révèle d'abord que le texte du Cantique n'est pas une traduction indépendante, différente de celle des Évangiles. En outre, elle fait constater que le texte transmis dans les manuscrits du Psautier, surtout ceux des recensions A et B, conservent quelques anciennes legons; pour les versets 46-55, des 12 variantes propres au manuscrit d'Adiš (dont le texte est le plus archaïque qui neus soit parvenu), 6 sont conservées dans la recension A (et B) du Psautier (v. 47, 48 [2 var.], 50, 53 et 55); on en retrouve même 3 dans le texte de Georges l'Hagiorite (recension C), dans 3 cas, il est vrai, où le texte d'Adiš correspond au grec (v. 48, 52 et 53). Dans les versets 68-79, on peut relever 24 cas où le manuscrit d'Adiš se distingue de la «protovulgate» des Évangiles; 6 de ces leçons sont attestées dans la recension A (et B) du Psautier (v. 70, 71, 72, 76, 77, 78), et 7 dans la recension C (la plupart en accord avec le gree) (v. 68, 69, 71, 72 [ms. H], 76, 77, 78).

A la fin de son volume,  $M^{he}$  Š. a publić (p. 446-478) quelques pièces qui encadrent les Psaumes et les Cantiques dans le manuscrit A :

1. Un texte intitulé Sermo beati Athanasii archiepiscopi Alexandriae, quomodo magno desiderio sedulus fucrit perserutari sensum Psalmorum et invenerit quemdam seniorem solitarium, plennm gratia Spiritus sancti, et ab illo didicerit sensum Psalmorum Davidis intelligere (fol. 4r-14r; p. 446-452); opuscule semblable au texte arménien publié dans le volume des œuvres de S. Athanase (éd. I. TAVEC<sup>1</sup>, Venise, 1899), p. 615-635; le texte géorgien ne semble connu que par ce manuscrit; voir K. KEKELDZE, Etindebi jveli k'art'uli literaturis istoriidan, V, Tiflis, 1957, p. 8. Cfr Epistula ad Marcellinum, PG 27, col. 12-29.

2. (Sermo) a magistris collectus e Davidis Psalmis et aliis etiam prophetis. Inc. Qui gratia Dei electi e generibus hominum ad enarranda verba Dei et mysteria descripta (fol. 14r-20v; p. 452-458).

3. De divisione Psalmorum. Inc. In hebraico libro Psalmorum, sine numeri additione descripti sunt psalmi varie (fol. 21r-23r; p. 458-460).

4. Ad noscendum et sciendum vere quod narratum est nobis a magistris orthodoxis (fol. 237r-246r; p. 461-468); traité de comput conservé dans plusieurs manuscrits; voir notre Catalogue du Sinaï, p. 145 (cod. Sin. géorg. 38, de 979); cfr. cod. Sin géorg. 12, dont un feuillet se trouve dans la ('ollection Mingana à Selly Oak (voir Le Muséon, 73, 1960, p. 251-253) et le traité publié par Brosset dans l'ouvrage indiqué *ibid.*, p. 252, note 1.

5. Notes diverses sur les Psaumes, et *incipit* des 150 Psaumes (cette section est acéphale; fol. 247r-261v; p. 469-478).

Le beau volume de M<sup>ne</sup> Mz. Sanidze apporte une contribution de haute valeur à l'étude de la langue et de la littérature géorgiennes; le soin et l'acribie qui s'y manifestent dans l'édition des textes en font un modèle d'exactitude philologique; il fournit la première édition critique des anciennes traductions géorgiennes du Psautier, que l'on n'avait guère jusqu'ici le moyen d'étudier; il permettra d'entreprendre une étude critique des textes géorgiens des Psaumes, étude dont il sera désormais la base indispensable; il rendra en outre les plus grands services aux philologues qui ont à identifier et à critiquer les nombreuses citations des Psaumes qui figurent dans les textes anciens et pour l'examen desquelles ils étaient jusqu'à présent démunis de tout ouvrage de référence.

Nous souhaitons que les autres livres de l'A.T. et les Épîtres de S. Paul trouvent sans tarder des éditeurs aussi consciencieux et anssi compétents que  $M^{\mu_e}$  Šanidze.

Gérard GARITTE, Professeur à l'Université de Louvain.

# POUR FAIRE MIEUX CONNAÎTRE LA LANGUE GÉORGIENNE AVEC LA TRADUCTION DU CONTE DE VAJA-PCHAVÉLA MTIS C'Q'ABO « LA SOURCE DE LA MONTAGNE »

(suite)

Une manière intéressante et vivante d'exposer les traits essentiels du verbe géorgien consiste, croyons-nous, à présenter, classées et analysées, les formes verbales contenues dans un texte qui ne soit pas trop long, tout en étant complet. J'ai choisi un conte du grand écrivain Vaja-Pehavéla (Važa-Pšavela) (1861-1915) dont le texte géorgien, accompagné d'une traduction en allemand et précédé d'un vocabulaire et d'une analyse des formes verbales qui y figurent, se trouve dans le t. II (p. 491-498) de l'Einführung in die georgische Sprache, de K. Tschenkéli. Je remercie l'auteur de eet ouvrage de m'avoir autorisé à utiliser ces pages de sa chrestomathie. J'ai d'ailleurs procédé à l'analyse des formes verbales dans un esprit différent et parfois d'une façon différente. Je me suis efforcé de rendre aussi fidèlement que possible la simplicité et la grâce de ce récit. Mais il est impossible de faire passer en français, sans alourdir considérablement la traduction, toutes les nuances que les préverbes ajoutent en géorgien à l'expression des actions et des événements. Je dois rappeler enfin que le géorgien ignore toute distinction de genres grammaticaux, tandis que le francais possède un masculin et un féminin. Le mot géorgien c'q'aro n'a pas de genre. Mais le mot français correspondant, source, est féminin. Par conséquent, si une source est censée parler d'elle-même, en français elle doit le faire au féminin, et on se la représente comme un être du sexe féminin.

Le choix de ce texte ne m'a pas demandé beaucoup de recherches ni d'hésitations. Il m'avait plu parce que le style en est simple et élégant. En outre, j'avais constaté qu'il contenait un assez grand nombres de formes verbales personnelles variées. Sur 423 mots il contient en effet 108 formes verbales personnelles. Il faut toutefois en défalquer 4 : unda qui est employé trois fois comme outil grammatical pour exprimer l'obligation (« il faut » : deux fois dans le 1<sup>er</sup> alinéa, une fois dans le 7<sup>e</sup>) et metki « dis-je », forme réduite qui sert à indiquer les propos que le sujet parlant s'attribue à luimême. Unda employé avec sa signification propre, « il le veut », a été compté au nombre des formes verbales personnelles : ainsi dans rogorc unda « comme il veut » (3<sup>e</sup> al.).

| al. | mots | formes verb. pers. | pourcentage     |
|-----|------|--------------------|-----------------|
| 1   | 71   | 18                 | 0,25 par défaut |
| 2   | 51   | 8                  | 0,15 » »        |
| 3   | 39   | 13                 | 0,33 » »        |
| 4   | 40   | 8                  | 0,20 » »        |
| 5   | 82   | 17                 | 0,21 par défaut |
| 6   | 58   | 16                 | 0,27 » »        |
| 7   | 31   | 7                  | 0,22 » »        |
| 8   | 26   | 12                 | 0,45 » »        |
| 9   | 25   | 6                  | 0,24 » »        |
|     |      |                    |                 |
|     | 423  | 104                |                 |

Le décompte des formes verbales personnelles s'établit alors comme suit :

Le nombre de 104 formes verbales personnelles sur 423 mots correspond à un pourcentage inférieur de très peu à 0,25. En d'autres termes, les formes verbales personnelles constituent, à peu de chose près, le quart du texte. Il faut remarquer qu'il contient en outre un assez grand nombre de participes.

#### Traduction du conte de Vaja-Pchavéla Mtis c'q'aro

La source de la montagne

1. Je n'ai commis aucune faute dans ma vie. Pas un être, pas même un objet inanimé ne peut parler de mes fautes, de ma méchanceté. Dieu l'a sans doute établi ainsi : il faut que je coule, que je coule; il faut que tout le monde grâce à moi étanche sa soif. Aux jours brûlants de l'été, que de bêtes sauvages viennent et boivent mon eau! que de travailleurs harassés de fatigue viendront et apporteront leur faux et leur faucille pour les aiguiser! Les hommes me boivent, et il y en a peut-être un sur mille qui dit : « Sois bénie, fraîche source de la montagne! Quel vin t'est comparable? » La plupart crachent sur moi. Que faire? Moi, je ne peux cracher sur personne. Soit! Qu'ils continuent à cracher sur moi.

2. Dieu, que je me seus heurense! Quels bons amis j'ai à côté de moi! Voici, d'abord, ces blocs de pierre couverts d'une épaisse couche de mousse verte. Voici, ensuite, sur ma tête, le rocher jaune qui me regarde an-dessous de lui et qui me coiffe comme un casque. Et ces gigantesques peupliers noirs qui ont poussé jusqu'au ciel et ne laissent même pas un rayon de soleil venir jusqu'à moi! Ils ont inséré leurs épaisses racines, tordues comme des serpents, dans mon sein et mes flancs. 3. Mais je ne suis heureuse et innocente que sur une toute petite distance. Ensuite un énorme fleuve me boit et m'engloutit; mon nom, ma personnalité se perdent. Il fait de moi son jouet. Lui-même il rugit, se déchaîne, se rue d'un côté et de l'autre, désagrège la terre, arrache les arbres et les entraîne avec lui, et il me fait faire à moi aussi la même chose.

4. Mais je ne suis plus a'ors ce que je suis maintenant, au moment où je commence à sortir du rocher, où je nais. Ah! j'ai le cœur brisé par ce fleuve. Que de fois, ici, j'entends les eris et les clameurs des gens : « L'eau a fait une victime. Au secours!» Peu s'en faut qu'on ne m'en accuse moi aussi. Ah! pauvre être que je suis!

5. Ah! si le créateur n'en avait pas décidé ainsi! Si j'avais indéfiniment coulé, arrosé les plantes et le beau cœur de la terre, étanché la soif des hommes et des bêtes! Que je me sens heureuse toutes les fois que je passe à côté d'un tussilage prêt à se dessécher, et qu'il me fait signe de la tête, me salue et en même temps me coud une robe avec ses feuilles; puis lorsque je passe en gazouillant au milieu des fougères et qu'elles m'entourent et me crient avec amour : « Vive la source de la montagne! Vive la source!» Maintenant j'humecte les racines flétries des noisetiers et des vignes déterrés par l'avalanche, et je leur fais relever leurs regards vers les nues. Oh! mon Dieu, mon Dieu, pourquoi fais-tu réduire à néant mon activité bienfaisante par ce fleuve insociable, insupportable, qui ne tient pas en place et ne connaît pas le repos?

6. Quel mauvais rêve j'ai fait la nuit dernière! Dieu créateur, notre seigneur, notre gardien, fais qu'il se réalise pour moi d'une façon heureuse! Dans ma vision, ce fut comme si je périssais. La sécheresse, une grande sécheresse régnait. Les herbes et les arbres, mes parents, étaient desséchés; moi aussi j'étais presque tarie. Un joli petit oiseau descendit en volant d'une branche de tremble. Il vou'ait se baigner dans ma flaque. Mais il ne put mouiller ses ailes, et il se mit à pleurer. Je le regardais, et mon cœur se mourait. «Où t'en es-tu allée, mon trésor?» disais-je en murmurant.

7. Les plantes et les arbres desséchés s'agitaient tous à la fois : « Secourons la source en lui donnant de l'eau, qu'elle ne tarisse pas pour nous! » Il me parvenait de leurs feuilles, de leurs branches et de leurs racines une ou deux gouttes de rosée; mais ils ne pouvaient plus m'être d'aucun secours. En même temps, il me sembla que la terre avait ouvert la bouche et que j'allais me perdre dans un abîme sans foud.

8. J'eus peur et je me réveillai. Mon cœur palpitait, et mon front était couvert de sueur. Je levai les yeux; le ravin était plein de brouillards. Un peuplier noir me toucha de ses branches, me berça et me dit en murmurant : « N'aie pas peur, petite, tu ne tariras pas, tu ne périras pas. »

9. A ce moment, un cerf à la ramure rejetée sur le dos, animal prudent

et circonspect quand il fait clair, acconrut avec hâte, se jeta avidement sur mon can purc et but jusqu'à satiété. Alors, le cœur en paix, je dis : «Je ne suis pas tarie, non, je ne le suis pas. »

On est frappé, en lisant le texte géorgien de ce conte, par l'importance du rôle que les préverbes y jonent et par l'absence de distinction formelle entre le présent et le futur. Dans svams čems c'q'alsa (1) « il boit mon eau » et dans kacni msmen (ibid.) « les hommes me boivent », l'action de boire est considérée dans son développement et sans qu'un terme soit envisagé. On pourrait rendre cette nuance en français en traduisant la première expression par «il hoit de mon eau». Mais l'auteur emploie des formes à préverbe, d'antres racines, pour indiquer que l'action de boire s'accomplit intégralement : mere damlevs, čamntkams uzarmazari mdinare (3) « ensuite un fleuve énorme me boit et m'englontit»; le préverbe da- indique iei l'accomplissement intégral de l'action; le préverbe ča- indique un mouvement de hant en bas; l'action d'englontir, d'avaler se fait normalement de hant en bas; le contexte indique que ces deux actions sont présentées comme ayant lieu au moment où l'on parle et non dans l'aveuir. Vers la fin du conte, on lit dalia da dadzyha (9) « il but et fut rassasié » : actions présentées comme n'ayant pas occupé de durée et s'étant accomplies intégralement (il but jusqu'an terme qu'il s'était fixé, la satiété, et il fut complètement rassasié). Dans daik'argeba čemi saxeli, čemi vinaoba (3) «mon nom, ma personnalité se perdeut », l'action de se perdre est exprimée comme s'accomplissant intégralement. Le contexte indique qu'elle est rapportée au présent. La source expose le déronlement de son cours, de sa vie, comme si toutes ses étapes étaient présentes en même temps à son esprit. La plupart des « présents » à préverbe de ce récit expriment le présent, non le futur : les actions s'accomplissent au moment où l'on parle, soit dans une direction déterminée, soit intégralement, soit de ces deux manières à la fois. Mais à la fin de l'avant-dernier alinéa les formes de « présent » à préverbe ar dašrebi, ar daik'argebi ont sans doute à la fois valeur de présent et de futur : « tu ne tariras pas, tu ne périras pas », et aussi « tu ne taris pas, tu ne péris pas », quelque chose comme « tu n'es pas destinée à tarir. à périr ». La seconde forme, qui signifie littéralement « tu ne te perds (perdras) pas », est faite comme daik'argeba qui, dans un autre contexte (3), signifie, comme nous l'avons vu, « il se perd », mais non « il se perdra ».

Les verbes géorgiens, quand ils possèdent un jeu complet de formes, présentent les trois séries que voici : 1re série, ou du présent

- 1. Indicatif présent ou futur.
- 2. Imparfait de l'indicatif on conditionnel.
- 3. Premier subjonctif.

2º série, ou de l'aoriste

- 1. Indicatif aoriste.
- 2. Impératif.
- 3. Deuxième subjonctif.

3º série, ou du parfait

- 1. Premier résultatif (parfait).
- 2. Deuxième résultatif (prétérit du parfait).
- 3. Troisième subjonctif.

D'autre part, on distingue trois voix : active, passive, moyenne.

Ce texte contient une grande variété de formes. Mais il ne faut pas chercher à apprendre, en le lisant, comment on conjugue un verbe géorgien donné, car la plupart des formes qu'il contient appartiennent à des verbes différents. Les seules racines qui ont fourni plus d'une forme sont les suivantes :

dudun- : duduneba (verbe moyen) « murmurer » : indie. imparf. vdudunebdi (6) « je murmurais »; indic. aor. damduduna (8) « il me murmura ».

 $k^*ar$ - :  $k^*rva$  (actif) « appliquer une chose sur une autre, l'approcher d'une autre pour la toucher ou la frapper » : indie, prés.  $damik^*ravs(5)$ «il me l'approche », indic, aor,  $damik^*ra$  (8) « il me l'appliqua »,

*k'arg- : k'argva* « perdre » (act.) : deux formes passives, à préverbe : indic. prés.-fut., *daik'argebi* (8) « tu te perds (perdras), *daik'argeba* (3) « il se perd ».

k'al-: k'lva «tuer, étancher (la soif) » (act.) : subj. aor. moik'las (1) «qu'il l'étanche », 2° résultatif mock'la (5) «que je l'eusse étanchée ».

lev-: leva «boire» (act.) : indic. prés. damlers (3) « il me boit», indic. aor. dalia (9) « il but».

nd-: ndoma «vouloir» (moy.) : indie. prés. unda (3) « il le vout». indic. imparf. undoda (6) « il le voulait».

 $sv_{-}$ : sma « boire » : indic. prés. svams « il la boit » et msmén (1) « ils me boivent ».

purtx-: purtxeba «cracher» (act.) : indic. prés. zed mapurtxebs (1) 1ºr résult. miknia (1) « je l'ai fait».

« il me crache dessus », avec préverbe micapurtxeb (1) « je crache sur lui », 2° subj. mapurtxon (1) « qu'ils crachent sur moi! »

kmen- : k(m)ng « faire » (act.) : 2\* subj. vkna (1) « que je le fasse ».

ghup<sup>e</sup>- : ghup<sup>e</sup>eba « périr » (passif) : indie. imparf. vighup<sup>e</sup>ebodi (6) « je périssais », 2° résult. davghup<sup>e</sup>uliq<sup>e</sup>av (7) « j'avais péri ».

š. « peur », thème šin- « effrayer, avoir peur » : formes passives : présent d'état gešinia (8) « tu as peur », indie. aor. šemešinda (8) « j'eus peur ».

švel- : švela « aider » (act.) : indic. imparf. mšvelodnen (7) « ils m'aidaient », imper. ušvelet (4) « aidez-le », mimašvelot (7) « aidons-la ».

 $\check{sr}_{-}$ :  $\check{sroba}$  « sécher, tarir » : formes passives : indie. prés.-futur da $\check{src}_{-}$ bi (8) « tu taris (tariras) », 2° subj. dagvišres (7) « qu'elle tarisse pour nons », 2° résult. davmšraliq'avi (6) « je me trouvais tarie ».

c'cs- « loi », d'où c'eseba « instituer, établir » (aet.) : 1<sup>er</sup> résult. dauc'esebia (1) « il l'a établi », 2<sup>e</sup> résult. daec'eschina (5) « qu'il l'eût établi ».

xcd-: xedva « regarder » (act.) : indie. impf. vxcdavdi (6) « je le regardais », indie. aor. avixede (8) « je regardai en l'air ». Cansatif : indie. prés. avaxedvincb (5) « je les fais regarder en l'air ».

Racines se comportant d'une façon particulière :

Racine val-/vel-/vl- (moyen) : « marcher, aller » : indie. fut. mova (1) « il viendra », indie. aor. c'axvel (6) « tu t'en es allée ». Formes en vl- : indie. prés. čavuvli (5) « je passe à côté de lui ».

La racine d- (moyenne) dans l'acception « couler » n'est représentée dans ce texte qu'avec l'élargissement -cn/-in : 2° subj. vidino (1) « que je coule », 2° résult. medina (5) « que j'eusse coulé ». Elle se trouve sans élargissement dans la forme d'indicatif présent à préverbe modis (1) « il vient ». Enfin, čamadeninebs (3) « il me le fait faire » est une forme de causatif (suff. -in-) tirée de čadis. Cette dernière forme a une double signification : « il descend » et aussi « il agit, il travaille ; il le fait (trans.) » (Chanidzé, Kartuli enie gramat'ik'a, 1955, § 436, p. 276-277). C'est de čadis pris dans la deuxième acception qu'est tiré čamadeninebs.

(à suivre)

René LAFON.

# GÉORGIENS ET ARMÉNIENS DANS LA LITTÉRATURE ÉPIQUE DES TURCS D'ANATOLIE

Aux environs de l'année 1040, l'Asie Occidentale fut bouleversée par l'arrivée au pouvoir d'une force nouvelle, les Tures Seldjoucides qui, vainqueurs des Ghaznévides et maîtres du Khorassan, allaient élargir leur champ d'action en poussant leurs incursions vers l'Adharbaydjän, la Géorgie, le Vaspouragan, l'Arménie byzantine. en attendant de pénétrer plus avant sur les terres de l'Empire. Les premières incursions turques furent mises à profit par les petites principautés musulmanes du Caucase, notamment par la dynastie kurde des Beni-Shaddād, établie à Gandja, qui put ainsi affermir sa position et élargir ses territoires. Mais le principal bénéficiaire de cette puissance naissante qui devait par la suite causer sa ruine, fut l'Empire byzantin à qui elle allait permettre de parachever sa politique d'annexion en Arménie et de réduire à son profit les territoires du roi bagratide de Géorgie, devenu son vassal. L'Arménie, morcellée entre ses seigneurs féodaux, réduite à l'état de vassalité et en partie annexée par la politique de duplicité de Basile II (976-1025), allait voir son dernier roi bagratide, Kakig d'Ani, dépossédé par Constantin Monomaque (1042-1054) et transplanté en Cappadoce. En 1064, ce fut le tour du roi Kakig de Kars qui dut céder son territoire aux Byzantins contre des terres en Cappadore Septentrionale. Les Arméniens qui avaient dû quitter leur patrie caucasienne pour un établissement sur les terres de l'Empire, furent victimes de la politique de prosélitisme religieux tendant à les soumettre au patriareat de Constantinople. Les persécutions dont ils furent l'objet ne firent qu'accroître le ressentiment causé par la perte de leur indépendance et attisèrent leur haine à l'égard des Grees. La politique de Byzance fut toute différente à l'égard des Géorgiens avec lesquels il n'v avait pas d'antagonisme religieux. Plusieurs liens matrimoniaux vinrent resserrer les relations entre les empereurs de Byzance et la famille royale de Géorgie : c'est ainsi qu'une alliance entre les deux pays fut scellée, en 1032-1033, par le mariage de Bagrat IV (1027-1072) avec la nièce de Romain Argyre; pnis, ce fut le mariage de Michel Parapinakès (1071-1078) avec la fille de Bagrat IV: plus tard, sous le règne d'Alexis Comnène, la fille de David II (1089-1125) éponsa le fils d'Anne Comnène et de Nicéphore Bryenne, Après la défaite de Romain Diogène, lorsque les Turcs purent sillonner à leur guise les campagnes d'Anatolie et que l'Empire, menacé par d'autres dangers, n'eut non seulement aucune possibilité de s'opposer à leurs progrès, mais dût même faire appel à leurs services, les Byzantins se retirèrent des villes et forteresses de

#### 1. MÉLIKOFF

Géorgie, abandonnant le pays aux incursions des nomades. Cependant, David II, ayant unifié les Géorgiens, réussit à repousser l'envahisseur turc, à reprendre Tiflis et à occuper tout le pays du Pont-Euxin jusqu'à la province de Trébizonde faronchement défendue, depuis 1075, par son duc indigène. Théodore Gabras. Dans la lutte qu'allaient désormais devoir mener les Byzantins pour la sauvegarde de leur territoire anatolieu, et contrairement aux Géorgiens qui entraient dans la période la plus prospère de lenr histoire et qui avaient tout interêt à ne pas rompre les bonnes relations avec leurs corréligionnaires, les Arméniens devaient accentuer leur hostilité envers ceux par lesquels ils se sentaient frustrés et opprimés. Loin de s'opposer aux progrès des Turcs, ils se sout souvent alliés à eux contre leur ennemi commun et leurs chefs n'ont pas hésité à se servir d'eux pour arriver à une prospérité presque toujours éphémère : tantôt c'est Kakig d'Ani qui, excédé par les vexations des Byzantins, avait formé le projet de rejoindre le sultan seldjoucide et de reprendre, grace à lui, le trône d'Arménie; tantôt ce sont ses heanx-frères, Adom et Abusahl Ardzrouni, établis à Sébaste, qui se rangèrent du côté des Turcs, en 1070, lors de l'invasion de l'émir appelé Guedridj par Matthieu d'Édesse et Chrysoskoulos par les anteurs byzantins; tantôt c'est Philarète, arménien converti à l'église grecque, qui réussit à se tailler nne principanté dans la région s'étendant entre Mélitène et Antioche qu'il occupa en 1078, en collaborant à la fois avec les Tures et les Byzantins et en agrandissant ses territoires aux dépens des princes arménieus, tels Thornig de Sassoun qu'il fit assassince par un chef ture qui lui apporta en présent la tête de ce malheureux prince; tautôt c'est Barsam, le fils de Philarète, emprisonné par son père à Antioche, et qui, en 1085, appelait à son aide Süleymän b. Kutlumish 1. Plusieurs historicus, tels Michel le Syrien, Bar Hebraeus ou Ekkehard, ont accusé les Arménieus d'avoir appelé les Turcs contre l'Empire; cette accusation ne saurait être généralisée, mais nombreux furent les cas où elle trouverait une justification 2.

<sup>1</sup> L'information historique concernant cette période, a été tirée des ouvrages suivants : M. Brosset, Histoire de la Géorgie, I. Saint-Petersbourg 1849; Matthieu d'Édesse, Chronique, trad. Edouard Dulaurier (Bibliothèque Historique Arménienne), Paris 1858; Michel le Syrien, Chronique, trad. J. B. Chabot, 4 vol., Paris 1889-1910; Anne Commène, Alexiade, texte et trad. Bernard Leib, 3 vol. (Collection Byzantine, Guillaume Budé), Paris 1937-1946; J. Laurent, Byzance et les Tures Seldjoucides dans l'Asie Occidentale jusqu'en 1081, Naney 1913; ibid., Des Grecs aux Croisés. Étude sur l'histoire d'Édesse entre 1071 et 1098, Byzantion, I, 1924, 367-449; ibid., Byzance et Antioche sous le Curopalate Philarète, Revue des Études Arméniennes, IX, 1929, 61-72; ibid., Byzance et les origines du Sultanat de Roum, Mélanges Charles Dichl, I, Paris 1930, 177-182; Claude Cahen, La première pénétration turque en Asie-Mineure, Byzantion, XVIII, 1948, 5-67; ibid., Le Malik-Nameh et les origines Seljukides, Oriens, II, Leiden 1949, 31-65.

<sup>2</sup> Sur l'attitude favorable des Arméniens vis-à-vis de l'invasion turque, ef J. Laurent, Des Grees aux Croisés, 386 sq.

Quelles répereussions allaient avoir ces évènements dans la littérature turque à une époque où l'historiographie était encore inexistante? C'est dans la littérature épique que se retrouveront les échos des temps héroïques de la conquête de l'Anatolie : et, plus particulièrement, dans la première des épopées nationales des Turcs d'Asie-Mineure, qui relate les faits et gestes du premier conquérant turc de la Cappadoce, l'Emir Dänishmend, Apparu en Anatolie vers 1085, ayant occupé, sans coup férir, Sébaste, ville ouverte, ruinée par des sacs répétés, et dépourvue de maître depuis la mort des princes Ardzrouni, Adom et Abusahl, disparus vers 1080, Dänishmend conquit également Amasya, Tokat et Komana, ancien apanage du roi Kakig de Kars, mystérieusement disparu à la même époque que les princes Ardzronni; après s'être rendu maître de la région d'Ankara et de Gangra. Dânishmend établit sa résidence à Néocésarée qu'il avait enlevée à Théodore Gabras, capturé et mis à mort par les Turcs en 1098; avant acquis un nouveau titre de gloire par la capture du plus valeureux des chefs de la Première Croisade. Bohémond d'Antioche, qu'il prit dans un guet-apens, peut-être avec la complicité du chef-bandit arménien, Kogh-Vasil - Basile le Voleur -, établi dans la région de Keysun, ayant écrasé, en 1101, les Croisés Franco-Lombards qui s'aventuraient en Cappadoce pour délivrer le prisonnier. Dânishmend devait ajouter à ses conquêtes celle de Mélitène qui lui fut livrée en 1102: cependant, obligé de faire face à une offensive dirigée par le nouveau due de Trébizonde, Grégoire Taronite, Danishmend trouva la mort près de Néocésarée, durant l'été 1104. La tradition épique concernant l'Émir Danishmend - devenu, dans la légende, Melik Dānishmend -, fut transmise oralement dans les milieux turcomans de Cappadoce; elle se perpétua en dépit des évênements historiques et survécut même à la chute de la dynastie dânishmendite, lorsque les territoires conquis par leur ancêtre furent passés sous l'autorité des sultans seldjoucides de Rūm. Ce fut un de ces princes, 'Izzeddīn Keykāvus II, qui fit rassembler, vers 1245, la tradition épique orale concernant le conquérant de Cappadoee : cette vieille geste aujourd'hui perdue, où les évènements du XIe siècle, déformés par la légende, se mélaient au souvenir de faits contemporains de son auteur, fut refaite en 1360, par 'Arif 'Ali, commandant de la citadelle de Tokat. C'est à travers cet ouvrage qui a fait l'objet d'une étude récente 3, que nous allons rechercher des échos des évènements historiques dont nous venous de parler.

Comme dans toute littérature épique, ce serait une erreur de chercher à reconnaître des personnages historiques précis dans les noms déformés des

<sup>3</sup> Cf. Irène Mélikoff, La Geste de Melik Dönişmend, 2 vol. (Bibliothèque Archéologique et Historique de l'Institut Français d'Archéologie d'Istanhul, X et XI). Paris 1960.

#### I. MÉLIKOFF

ennemis de Danishmend; tout au plus peut-on chercher à dégager une ambiance historique. Il ressort ainsi de l'examen de la geste que les Géorgiens et les Arméniens sont constamment cités comme alliés des Grecs. Bien que, dans l'histoire, les tendances politiques des deux penples aient sonvent été opposées, la tradition épique turque garde le souvenir de peuples frères et les associe toujours dans le récit : à l'arrivée des Géorgiens succède toujours celle des Arméniens. Cependant, parmi les Chrétiens convertis qui se rangent du côté des Tures, il y a une grande majorité de noms arméniens : parmi les fidèles compagnons de Danishmend, on trouve mentionnés un nommé Serkis, deux frères de Tokat, vassaux du seigneur du fort de Migirdidj. le neven et la fille de ce même seigneur ; il y a également beaucoup de noms arméniens parmi les Chrétiens qui feigneut une conversion à l'Islam et qui se retractent aussitôt qu'ils se croyent hors de danger, tel un nommé Khatchatour qui sert dans l'armée grecque; faits épiques, certes, mais dont l'histoire abonde dans cette période de troubles où des ambitieux, tels Philarète, Gabriel de Mélitène on Thoros d'Édesse, cherchaient à faire fortune en se rangeant tantôt d'un côté, tantôt de l'autre, selon qu'ils espéraient trouver le plus d'avantages, Cepcudant, le chapitre le plus intéressant pour nous est celui qui relate l'offensive où Danishmend perdit la vic et où la victoire finale fut aux Grees et aux Géorgiens. Avant de nous arrêter plus en détails sur ce dernier chapitre, nous reproduirons quelques scènes de combat où les Grees; en déroute, sont secourus par les Géorgiens et les Arméniens,

...... « Soudain, du côté des Mécréants, ou vit apparaître un nuage de poussière. Le nuage se rapprocha, le vent, soufflant dessus, le déchira et mille Géorgiens apparurent. Leur chef s'appelait Shūdīţ. L'armée en déroute se rassembla aussitôt et attaqua les trois chefs <sup>4</sup>... Pendant ce temps là, les seigneurs grees se rendirent auprès de Nestor <sup>5</sup> qui se plaignait aux Géorgiens. Le seigneur géorgien Shūdīţ jura que le lendemain il tirerait vengeance de ces trois là!... Cette muit, on s'en tint à ces mots. Le lendemain, l'armée de Nestor se mit en selle, se rendit sur le champ de bataille et se rangea avec l'armée géorgienne... Soudain, Melik entra en lice, fit earacoler son cheval, tourna en rond..., il invita ce peuple à prendre l'Islam, mais personne ne fit de réponse. Alors, il éperonna son cheval et réclama un adversaire. Il y avait parmi les Géorgiens, un Mécréant du nom de Avkāş : il était redoutable, le mandit, c'était un guerrier plein de prestance! Il entra aussitôt en lice et attaqua Melik à l'épée. Melik parait tous les coups. Quand ce fut son tour, il cria : « Au nom de Dieu, par la pure lumière de Muham-

<sup>5</sup> Chef de l'armée greeque,

<sup>4</sup> Il s'ngit de Melik Dănishmend et de ses deux compagnons, Artukhi et l'amazone Efromiya.

med-Mușțafă!» Et à ces mots, il tira son épée et en frappa Avkāş. Avkāş reçut le coup sur son bouelier, l'épée fendit le bouelier et coupa Avkāş en deux jusqu'à l'arçon de la selle. Des cris s'élevèrent dans l'armée géorgienne, Melik fut encerclé <sup>6</sup>.»

..... » Soudain, dans la mêlée, Melik Dănishmend se trouva en face de Shūdīţ : « Hé là, Maudit ! lui eria t-il, je vais te montrer ce qu'est le conrage!» Et il s'élança sur lui, Shūdīt para le coup. Ils joutèrent, mais sans aucun résultat. Melik se mit à jurer, il donna un coup d'éperon à son destrier, l'animal bondit comme un aigle, arriva sur le maudit et Melik lui porta un tel coup sur la tête que la cervelle lui jaillit par les narines et son âme s'envola en Enfer! Des cris s'élevèrent du côté des Géorgiens, on porta la nouvelle à Nestor qui se crut perdu... Soudain, du côté des Mécréauts. s'éleva un nuage de poussière : le vent sonffla sur le nuage, il se déchira et laissa paraître bannières et étendards. Malgré la tombée du soir, l'armée attaqua. On courut prévenir Nestor de l'arrivée de Mihran, le sultan arménien. Nestor se réjonit et l'armée mécréante reprit courage ... Shattat 7 et Nestor allèrent à la rencontre de Mihran et se plaignirent des trois chefs. «Que demain arrive, assura Mihran, j'en tirerai vengeance et je vous en débarrasserai!»... Vers l'aube, Melik Dānishmend attaqua les soldats de Nestor, les mit en déroute et ils s'enfuirent vers les tentes. A l'aube, dans la mêlée, Melik Dānishmend Ghāzi se tronva soudain en face de Mihrān : le maudit prit la fuite et Melik le laissa partir... 8 »

..... « Yahya <sup>0</sup> vint dire (à Melik) que les Géorgiens étaient en train de piller les bagages. Revenant vers les tentes. Melik trouva les Géorgiens occupés au pillage. Poussant aussitôt un cri, il se jeta sur eux. Behmen le Géorgien envoya deux hommes dire à Nestôr et Shatțăț : « Pourquoi fuyezvous î » En apprenant l'arrivée de Behmen le Géorgien, ils tournèrent bride et l'armée vaineue se rassembla et revint combattre les Musulmans... (Les Ghāzis) crièrent aussitôt : « Dieu est grand! » se jetèrent dans le combat du plus profond de leur cœur et se battirent corps et âme contre les Mécréants. En une heure, ils laissèrent à terre sept mille Géorgiens. Soudain, dans la mêlée, Melik Dānishmend abattit sa masse d'armes sur le beg des Géorgiens, Behmen le maudit. Celui-ei tomba de cheval, mais ses hommes lui en amenèrent aussitôt un autre et, tournant bride, ils s'enfuirent. Les Géorgiens vaincus furent repliés sur Nestôr. » <sup>10</sup>

6 Cf. Irène Mélikoff, La Geste de Melik Dänigmend, I, 230-231.
7 Chef de l'armée greeque.
8 Cf. Irène Mélikoff, op. cit., I, 235-237.
9 Espion au service de Melik Dänishmend.
10 Cf. Irène Mélikoff, op. cit., I, 338-340.

La tradition populaire turque a gardé le souvenir d'un revers de fortune qui coûta la vie à Dānishmend et qui fut causé par une offensive dirigée par le duc de Trébizonde allié aux Géorgiens et aux Arméniens. Ceci mérite d'autant plus l'attention que la fortune du duché de Trébizonde, du fait même de sa position géographique, était liée an destin de la Géorgie et que les Géorgiens avaient effectivement des visées sur cette région 11. Dans la Geste de Melik Danishmend, le but de l'offensive était la reconquête de Néocésarée. Le récit épique trouve sa confirmation historique dans les lettres adressées au duc de Trébizonde, Grégoire Taronite, par Théophylacte, archevêque d'Achrida 12. Grégoire Taronite on Thornig qui fut nommé due de Trébizonde vers 1103, probablement en récompense de succès militaires remportés sur Dānishmend dans la région du Pont, appartenait à la branche arménienne de la famille des Bagratides qui régua, depuis le début du lXe siècle jusque vers 900, sur la principauté de Taron; cette famille fut la première victime de la politique byzantine à l'égard de l'Arménie : dépossédé par Léon le Sage, Grégoire, prince bagratide de Taron, recut, en compensation de sa principauté, le don de titres, pensions, vastes propriétés en Cappadoce et un palais à Constantinople<sup>13</sup>; mais tout cela ne valait pas la pourpre royale et la famille Taronite allait le montrer en donnant naissance à une nichée de rebelles. Mais en cette année 1103, le nouveau due de Trébizonde ne méritait encore que des louanges que l'archevêque d'Achrida ne manquait pas de lui prodiguer dans ses lettres, pour avoir. en une seule victoire, écrit-il dans sa lettre XXVI 14, renversé « la tour de la folie perse (c'est-à-dire 'turque')», pour avoir «tranché avec son glaive les mains avides de Dânishmend, accontumé à ramasser le tribut des

11 Pour l'histoire de Trébizonde et ses relations avec la Géorgie, cf. F. I. Uspenskij, *Vydelenie Trapezunta iz Sostava Vizantijskoj Imperii, Seminarium Kondakovianum*, I, Prague 1927, 21-34; et aussi, J. P. Fallmerayer, Geschichte des Kaisertums Trapezunt, Munich 1827.

<sup>12</sup> Théophylacte, archevéque d'Achrida, en Bulgarie, de 1090 à 1118, a laissé des Lettres qui sont une source précieuse et très peu utilisée, pour l'histoire de la Cappadoce Septentrionale; ces lettres ont été éditées par J. P. Migne, Patrologia Graeca, t. 126, 1864, colonnes 308-557. Pour les relations de Théophylacte avec Grégoire Taronite, voir N. Adontz, L'Archerèque Théophylacte et le Taronite, Byzantion, XI, 1936, 577-588; A. Leroy-Molinghien, Les lettres de Théophylacte de Bulgarie à Grégoire Taronite, ibid., 589-592.

<sup>13</sup> Sur la famille Taronite, voir N. Adouz, Les Taronites à Byzance, Byzantion, IX, 1934, 715-738; X, 1935, 531-551; XI, 1936, 21-42; V. Laureut, Alliances et Filiation des premiers Taronites, Princes Arméniens Médiatisés, Échos d'Orient, XXXVII, 1938, 127-135.

<sup>14</sup> Cf. P.G., t. CXXVI, col. 409-419; cette lettre a été traduite en russe par F. I. Uspenskij, Melik Ghazi i Dzul-Nun Danyšmendy, Zapiski Imperatorskago Odesskago Obščestva Istorii i Drevnostej, XI, Odessa 1879, 241 sq. villes grecques du Pont depuis le Tanaïs jusqu'au Paulus Méotide, ainsi que de la Colchide, de la Petite Arménie touchant à la haute montagne, de toute l'Arménie, sans parler des Maryandènes, des Galates et des Cappadociens, et qui était repu de butin; il avait dû mettre fin à ses inenrsions. renoncer à venir amasser le tribut et abandonner les villes populeuses dont il venait de s'emparer ». L'archevêque espère que la belle Néocésarée sera délivrée, elle anssi, par les soins de Grégoire qui a déjà fait plier jusqu'à terre le Turc imple qui hier encore rêvait d'anéantir terre et mer et qui préfère maintenant demander la paix et rechercher l'amitié de celui en qui il trouva un invincible ennemi. Dans la lettre XXXVII<sup>15</sup>, écrite après le retour de Grégoire de Colchide, l'archevêque déplore pour les villes du Pont le départ du Taronite, car elles devront revenir à l'état chaotique où elles étaient avant son arrivée, personne ne ponyant le remplacer, tant par son talent militaire que par ses vertus. Vovons comment est décrite, dans la tradition épique turque, cette coalition qui fit mourir, sous les murs de Néocésarée en flammes, celui que Matthieu d'Édesse appelle « le grand émir du pays des Romains», « homme bon, bienfaiteur des populations. très miséricordieux envers les Chrétiens», et dont la perte fut, au dire de l'historien arménien, vivement ressentie par tous ceux qui dépendaient de lui 10.

..... « Or, ceci parvint aux oreilles du beg de Tarabūzūn. le maudit Pūtkhīl, qui fut très ennuyé. Il fit aussitôt écrire des lettres qu'il envoya de tous côtés, afin de lever une armée et de marcher au combat. La première lettre fut reçue par le beg géorgien Ahron qui répondit aussitôt à l'appel avec trente mille hommes. Puis Bedrös qui était beg d'Akhlät, arriva à son tour avec vingt mille hommes. Ensuite, le maudit Iklis qui était sultan d'Ermen, vint se joindre à eux. A Tarabūzūn, près de Pūtkhīl. ils s'adonnèrent à la boisson. Le banquet fut préparé et Pūtkhīl se mit à leur raconter les exploits de Melik Dānishmend. Alors Ahrön le Géorgien leur dit : « Si seulement nous avions un champion pour couper la tête de Melik Dānishmend et nous l'apporter!»<sup>17</sup> ..... Soudain, Pūtkhīl, Iklīs et Ahrön firent une attaque nocturne à l'armée de Melik, par quatre côtés... Dans la mêlée, Melik rencontra Iklis et, d'un seul coup d'épée, il le fendit en deux. Puis le maudit Ahrōn arriva sur Melik Dānishmend quand il ne s'y attendait pas et l'attaqua à la lance. Melik fut pris au dépourvn, la lance lui entra dans la cuisse et lui fit une grave blessure 18 ..... D'autre part, Pütkhil et Ahron le

Cf. P.G., t. CXXVI, col. 437-440.
 Cf. Matthieu d'Édesse, Chronique, CLXXXIII, 256.
 Cf. Irène Mélikoff, La Geste de Melik Dänigmend, I, 442-443.
 Ibid., 445.

#### I. MÉLIKOFF

Géorgien apprirent le retour de Melik. Les Mécréants se mirent aussitôt eu selle et allèrent se mettre en embuscade dans le défilé. Quand Melik et son armée arrivèrent dans le défilé, les Mécréants sortirent de leur cachette, surgirent derrière le dos des Musulmans et se mirent à faire tapage et vaearme. En les voyant, Melik s'élança sur les Mécréauts, tel un dragon! Il plongea dans les rangs des Mécréants et, en brandissant son épée, il ressortit de l'autre côté, tu l'aurais pris pour un lion se jetaut dans un troupeau de moutous! Il déchirait les rangs et dispersait les Mécréauts. Ce jour-là, Melik déploya beaucoup de bravoure. Mais, ce jour-là, par le décret de Dieu. la blessure que Melik Dānishmend avait reçue dans la cuisse, se rouvrit et le sang se mit à couler. Dans l'ardeur du combat, Melik ne s'en apercut pas... Des clameurs se firent entendre du côté des Mécréants et l'armée géorgienne fit pleuvoir des flèches sur Melik Dänishmend. Melik fut blessé en dix-sept endroits et beaucoup de Musulmans furent martyrs. Alors Melik jeta un regard sur ses soldats et vit qu'il n'était resté qu'un millier d'houmes. Le sultan de Djānik <sup>19</sup> avait placé à cet endroit-là nn serviteur nommé Mānū'il. Le Mécréant faisait marcher une arbalète. Par malheur, une flèche atteignit Melik an côté. Melik vit que l'affaire avait dépassé les bornes, que l'eau avait débordé du vase. Melik Dānishmend se soumit alors à la Fatalité et s'écroula sur le cou de son cheval..... » 20

Enhardi par sa victoire sur Dānishmend, Grégoire Taronite voulut exploiter ses succès et le prestige qu'il avait acquis, pour se révolter contre l'empereur et se rendre indépendant à Trébizonde. Sans donte espérait-il l'aide des Géorgiens auxquels était liée la fortune du duché de Trébizonde, et des Arméniens auxquels il appartenait par ses origines. Aune Conniène<sup>21</sup> raconte que, dans la quatorzième année de l'Indiction, c'est à dire en 1105-1106, Alexis I, mécontent de la conduite de Grégoire, envoya contre lui son cousin, Jean Taronite; le due de Trébizonde, se voyant eerné par les troupes de l'empereur et sans secours aucun, essaya de faire appel au successeur de Dānishmend, Emir Ghāzi, mais il fut pris par son cousin et emprisonné à Constantinople. Ce n'est qu'un siècle plus tard, sous le règne de Thamar (1184-1211), que la province de Trébizonde qui était visée par les Géorgiens depuis l'avènement de David II, fut érigée en empire par elle et donnée à sou parent, Alexis, fils d'Andronie I Comnène, réfngié près

<sup>19</sup> Djanik est le nom donné par les Tures à la région située à l'ouest de Trébizonde et au nord de Sébaste. Le « sultan de Djânik » et le « beg de Țarabūzūn » ne forment qu'un seul personnage; c'est celui qui est appelé Pūtkhīl.

<sup>20</sup> Cf. Irène Mélikoff, op. cit., 447-448.

<sup>21</sup> Cf. Alexiade, t. III, L. XII, ch. 7.

d'elle <sup>22</sup>. Les Turcs qui disputèrent les villes du littoral pontique à Alexis et à son frère, David, auquel ils reprirent Sinope en 1214 <sup>23</sup>, sous le règne du sultan seldjoucide 'Izzeddin Keykāvus I, curent alors à livrer de nombreux combats contre les Géorgiens, mais à partir de cette époque. l'historiographie vient suppléer aux informations romancées et souvent fabuleuses de l'épopée.

> I. MÉLIKOFF, Chargée de Recherches au C.N.R.S.

22 Cf. A. A. Vasiliev, The foundation of the Empire of Trebizond (1204-1222). Speculum (A Journal of Mediaeval Studies published by the Mediaeval Academy of America), XI, Cambridge (Mass.), 1936, 3-37.

23 Cf. Ibn Bibî, dans Th. Hontsma, Recueil de textes relatifs à l'histoire des Soldjoucides, IV, Leiden 1902, 54 sq.

#### LE DIEU LUNE ARMAZI

Le Professeur Iv. Djavakhichvili a mis en évidenee, toutefois sans preuves formelles, que le culte de Saint-Georges perpétué dans les mœurs populaires et dans les traditions géorgiennes, représente la survivance de l'adoration de la lune divinisée dans le paganisme antique de ce peuple<sup>1</sup>. Dans de nombreux coins de la Géorgie on célèbre encore les fêtes consacrées à la lune —, conservées jusqu'à nos jours, — de nuit ou à la tombée du jour. On rattache la célébration de ces fêtes aux dates déterminées, répartie tout au long de l'année, mais surtout an mois d'août, comme par exemple la fête connue de St. Georges (« Georges le Blanc ») au village d'Atskhouri, ou le « Ghéristhoba » à Arbo. Ces dates correspondent aux phases de la lune, depuis la nouvelle lune et jusqu'à la pleine lune, c'est-à-dire les 7/8, 14/15, 21/22 et 28/29 août (ou aux mêmes dates de tout mois lorsque l'énumération des jours suit un calendrier lunaire).

La tradition géorgienne exprimée dans les mœurs populaires et dans nombre de légendes a mis en évidence également que la lune était considérée comme la principale divinité du paganisme géorgien, et que le culte de la lune primait celui de tous les autres dieux.

Si, maintenant, l'on essaie de confronter cette donnée historique indubitable avec les reuseignements tirés des sources écrites géorgiennes, nous ne trouvons dans celles-ci, à première vue, aucune indication concernant la divinisation de la lune, ni la prédominance de ce culte dans les croyanees païennes géorgiennes. En effet, anssi bien « la Conversion au Christianisme de la Géorgie » que la « Chronique de Léonti Mroveli » indiquent comme divinité principale des Géorgiens l'idole ARMAZI, qui était érigée et adorée au sommet du mont de même nom. Mais cet Armazi était considéré par les historiens géorgieus comme correspondant, du moins par son nom, à Ahouramazda, divinité iranienne. De ce fait, on se trouvait en présence de deux opinions contradictoires des deux traditions géorgiennes concernant la divinisation de la lune : une seule d'entre elles pouvait être historiquement vraie. Iv. Djavakhichvili, qui considère avec méfiance quelques-uns des monuments écrits géorgiens de l'époque la plus reculée, donna nettement sa préférence aux conclusions historiques tirées des mœurs populaires et de la tradition orale géorgienne, et refusa absolument le témoignage écrit de « la Chronique » et de la « Conversion de la Géorgie ». Le Professeur Michel Tseretelli essaya bien de réhabiliter et de justificr les sources

<sup>1</sup> Histoire du peuple géorgien. Tome I. Thilissi 1928, pages 45 et suivantes.

écrites géorgiennes « si souvent décriées par de multiples critiques » <sup>2</sup> mais en vain... Le Prof. Iv. Djavakhichvili, tout en qualifiant cette tentative de réhabilitation de « recherche ingénieuse » n'en accepta pas les conclusions et préféra garder sa précédente position de prudente réserve.

Puisque eette confrontation de deux témoignages tirés de deux sources n'aboutit pas à faire jaillir la vérité, toute la connaissance concernant la mythologie et la religion païenne géorgiennes semblait présenter un aspect inachevé et confus. Elles ne pouvaient pas être convenablement classifiées et mises en un système ordonué de cosmologie, semblable aux mythologies greco-romaine ou germanique païenne. Mais ici également, soudain, selon l'expression du Poète : « les ténèbres s'éclairèrent, le ciel se découvrit, la porte s'ouvrit... »

L'assyrologue allemand A. Götze publia nne série de textes : « Hattusilis. Der Bericht über seine Thronbesteigung... Leipzig 1825 », et « Neue Bruchstücke züm grossen Texte des Hattusilis, Leipzig 1930 ». Dans ces textes est mentionné un certain fils du roi « d. Sin d. Uas ». Ce nom est d'essence « théophorique », c'est-à-dire associé au nom d'une divinité. Il figure dans ces textes au moyen de l'idéogramme assyrien SIN, accompagné d'un « as » hittite. Mais en quâtre autres endroits du texte — le même nom est représenté non plus par l'idéogramme assyrien indiqué plus haut mais par un signe cunéiforme hittite : « Arma d. U-as ». Par conséquent, le « Arma » hittite doit indubitablement correspondre au SIN assyrien, et, partant, doit signifier « la lune », comme « SIN », le signifie luimême. D'ailleurs, Götze le confirme lui-même : la variante supposée Arma d'U remplaçant « d. Sin d. U- » est très importante pour lire le nom de la divinité hittite de la Lune<sup>3</sup>.

Donc, puisque les Hittites eux-mêmes ont trouvé possible d'employer le nom Arma comme substitution de SIN, cet «Arma» hittite doit être le même SIN sémitique. De nombreux noms sont dérivés de «Arma», tels que p. ex. «Armash», «Armas», «Armatanshash», «Armavalis», «Armavas» etc... A notre avis le «Armazi» géorgien doit être évidemment le même «Arma» hittite.

Arma est déjà rentré dans l'histoire du peuple et de la littérature hittites, comme nom proto-hittite. Entre autre il est mentionné par Forrer, ainsi que par G. Furlani dans son ouvrage « La Religione degli Hittiti » Bologne 1936, pages 39-40. Selon Furlani, les noms « théophoriques » dérivés de Arma, que les Hittites aimaient utiliser particulièrement, se rencontrent rarement dans le néo-hittite; il semble que le culte de la lune

<sup>2</sup> Le Pays des Hittites. Constantinople 1924, p. 104.

<sup>3</sup> A. I. Baltunov, K voprosu ob Armazi (Vestnik drevnej Istorij, t. 2, 1949), p. 237.

n'était plus aussi répandu dans cette période plus tardive, sa place étant prise par d'autres divinités. On peut en conclure que la lune comme divinité principale et particulièrement importante doit appartenir à l'époque la plus reculée de l'histoire des proto-hittites, époque où les Géorgiens leur ont emprunté ce culte avec le nom même du dieu.

Si ARMAZI des sources écrites géorgiennes est la même divinité « lune », la fête d'Armazi décrite dans la « Chronique » et dont Sainte-Nino aurait été témoin, doit en quelque mesure ressembler à celle de St. Georges (équivalent de la hune) décrite par le Prof. I. Djavakhichvili. On constate que c'est bien le cas. Les deux sources, soit Leonti Mroveli et la « Vie de Ste Nino » mentionnent trois faits certains : la fête d'Armazi fut célébrée par le roi Mirian, 1º an mois d'août, 2º le jour de la Fête de la Transfiguration, c'est-à-dire le 6 août et, enfin, 3º dans la soirée. Tout cela s'accorde remarquablement avec ce que l'on sait de la façon dont sont célébrées dans divers coins de la Géorgie les fêtes de St. Georges.

Le mois d'août est indiqué explicitement dans la «Chronique» et n'est mis en doute par personne. La même remarque s'applique à la date du 6 août, plutôt le 7, cette date correspondant comme l'on sait à la nonvelle lune. A l'origine c'était probablement bien la date du 7 qui était désignée pour la célébration de cette fête; ce n'est que plus tard, dans la transcription par les chroniqueurs chrétieus, que la fête de la transfiguration a exercé certainement une «attraction» et fit avancer la date indiquée. La célébration de la fête dans la source n'est pas indiquée explicitement, Mais il est dit très clairement ; « le lendemain sculement le roi Mirian avec tout le peuple sortirent pour chercher leurs dieux, et ils ne les retrouvèrent pas »<sup>4</sup>. Par conséquent : les Géorgiens sortirent pour chercher leur dien Armazi, reuversé par Ste-Nino non le jour-même où l'idole fut abattne et brisée, mais le lendemain seulement. Ce fait est une preuve évidente et irréfutable de ce que la célébration de la fête en l'honneur de Armazi commença seulement dans l'après-midi eu le soir, au moment de l'apparition de la nouvelle lune-

Puisque Armazi n'a rien de commun avec Ahoura-Mazda et que les textes des monuments écrits géorgiens nous donneut avec une telle exactitude et précision la description des fêtes en l'honneur de cette divinité, nous sommes conduits à tirer de ces indications les conclusions suivantes :

Primo : la découverte faite par l'intermédiaire de l'histoire des Hittites, au sujet de Armazi, éclaire différemment le paganisme géorgien et lui

<sup>4 «</sup> Chronique de la Géorgie - de la reine Anne ». Thilissi 1942, p. 56.

donne un aspect nouveau, enrichissant sa substance même. Maintenant seulement il devient possible de l'étudier scientifiquement, de le classifier et de l'ordonner. La connaissance de l'identité d'Armazi donne un éclairage nouveau, clarific et explique les vestiges et survivances païennes daus les mœurs populaires géorgiennes.

Deuxièmement : Si Armazi n'est iranien ni par son nom, ni par son contenu, il devient nécessaire de réviser et de ré-évaluer nos idées sur les influences du culte du feu d'origine iranienne sur la Géorgie. Iv. Djavakhichvili explique, p. ex. par une profonde influence du Mazdéisme le fait relaté par Apollon de Rhodes (IIIº siècle avant J.-C.) - si le renseignement fourni par cet auteur est digne de foi, -- que les habitants de la Colchide exposaient les corps des hommes défants enveloppés dans des peaux de bêtes, en les accrochant aux arbres hors des villes, au lieu de les inhumer ou de les incinérer. Les Khevsours ont conservé pendant longtemps un rite funéraire similaire : le corps du défunt est sans tarder déposé dans une espèce de tour où on le laisse jusqu'à ce qu'il en reste seulement les os desséchés. Bien qu'il soit possible que les us funéraires des Khevsours soient des vestiges des rites mazdéens de l'époque des Areacides on des Sassanides, l'on ne pent en dire antant du rite de Colchide qui est de beaucoup antérieur à l'époque des Arsacides, et encore plus de celle des Sassanides et remonte aux temps des Achemenides qui furent vaineus par Alexandre-le-Grand, Et dans cette Perse des Achemenides, la non-inhumation des morts était totalement inconnue. A cette époque, les Perses euxmêmes ensevelissaient leurs morts, à l'exception des mages qui abandonnaient aux animaux les corps des défunts et n'enterraient ensuite que les ossements 5, Les antres « preuves » d'influence de Mazdéisme en Géorgie, signalées par Djavakhichvili <sup>6</sup> peuvent être trouvées également partout ailleurs et ne peuvent d'aucune façon être considérées comme caractéristiques pour le culte du feu. La même observation s'applique à l'explication donnée par Djavakhichvili de la coutume de la femme géorgienne d'entourer le bas du visage d'un linge avant d'enfourner le pain dans le four appelé « Thorné » (creusé verticalement dans le sol, les portions de pâte étant pour la cuisson collées aux parois du four) : elle fait cela non pour éviter de « souiller la pureté » du feu, mais tout simplement pour ne pas respirer les gaz de combustion remplissant le four. Sinon, comment expliquerait-on qu'elle ne protège pas sa houche de la même façon en mettant euire la marmite dans l'âtre ou en cuisant du pain dans un four à pain du type horizontal habituel? Il est vrai que le culte du feu a bien été répandu en Ibérie,

- 5 C. Huart, La Perse antique, Paris 1925, p. 101-102.
- 6 L'Histoire du Peuple Géorgien, ibid. pp. 162-163.

mais son apparition chez nous se situe vers la fin de l'époque des Arsacides en Perse et sa propagation était due surtout à la manière brutale dont les Sassanides tentèrent de l'imposer en Géorgie.

Troisièmement : puisque Armazi était une divinité hittite, on pent penser que les Géorgiens étaient à l'origine suffisanment proches des Hittites, pent-être même apparentés, et qu'ils en ont emprunté non seulement Armazi, mais encore beaucoup d'autres choses, et surtout certains éléments de leur Panthéon.

D'après les recherches du Professeur Michel Tseretelli, c'est des Hittites, soit d'Asie Mineure, qu'est venu chez nous, par exemple, le culte des arbres qui était tellement répandu dans la Géorgie antique. D'après lui, sont également hittites ou d'Asie Mineure, Ažahara des Abkhases (ou Ašahara Išhara Hittite), probablement aussi le «Tarosi» des Géorgiens (Târo en hittite), Zaden (Sandon, Santas en hittite), Gatzi au Gati (Atar-Gati gree), Ga (Išhara), Aïnina et Nina ou Nana etc...7 Djavakhichvili pense que Vobi pourrait être Thešub des Hittites et Džibag'i, Hermes-Mercure des inscriptions cunéiformes. Kopala peut correspondre à Kibèle et Tharkho ou Tharkhoni est le dieu de la guerre des Hittites - Tarkho ou Tarkhoni, connu chez les Étrusques sous le nom de Tarquin. Ardadegui géorgien (Ardi-Degui) correspond, dans l'opinion de Djavakhichvili, à Ardi ou Ardini chaldéen, signifiant le Soleil: Michel Tseretelli parle également de la Trinité des Ourartiens, dont les trois membres seraient : « Chaldi », «Theishba» et «Ardini». Toutefois, ultérieurement le savant allemand I. Friedrich démontra que «Ardini» était une interprétation erronée et qu'en langue d'Ourartou le Soleil s'appelait « Shiuini » (= Shivini) (cf. Bedi Khartl. Nº 8, 1950, p. 25).

Est également de source hittite le nom géorgien encore inexpliqué « Thoulephia » (Mélia-Thoulephia). Le Thouléphia géorgien, comme forme et comme contenu correspond exactement au « Thélephinau » hittite (ou Téléphinou) qui était la divinité de la fécondité, et, en général, de l'abondance (Furlani, La Religione, ibid. p. 82)<sup>8</sup>.

#### † R.P. M. TARCHNICHVILI.

7 M. Tseretelli, Le Pays des Hittites, pp. 77-106.

8 En tout cas, les idées de M. Tseretelli concernant la valeur réelle des sources géorgiennes écrites, ainsi que celles établissant l'origine hittite d'une partie du panthéon géorgien, se sont avérées exactes.

## LA TAO-KLARDJÉTHIE ET SES MONASTÈRES

(Notice historique) \*

I

L'histoire de la Tao-Klardjéthie — et en général celle de la Géorgie du Sud-Ouest — constitue un assez important terraiu de recherches archéologiques, ethnographiques, historiques et hagiographiques. Le petit n'mbre de savants qui se sont intéressés à cette contrée ne l'ont pas toujours étudiée de manière approfondie ni objective, ce qui n'a pas facilité la connaissance de l'histoire de la Géorgie et des peuples du Proche-Orient.

Avant d'aborder le sujet propre de cette étude. les monastères géorgiens de Tao-Klardjéthie, nous allons tenter de donner un bref aperçu de l'histoire de cette contrée. Cet aperçu nous semble d'autant plus nécessaire que, depuis plus d'un siècle et demi, il est procédé à la déformation systématique de la vérité historique afin de pouvoir proclamer la totalité du territoire de la Géorgie du Sud-Ouest comme « non géorgien ». Ce qui est d'autant plus regrettable qu'il en résulte une interprétation complètement fanssée des problèmes fondamentaux de l'histoire de Géorgie, en tout premier lieu celui de sa culture en général, car — nous le verrons plus loin la Géorgie du Sud a joné un très grand rôle dans la vie historique dn pays tout entier.

En 1954, l'éminent savant géorgien Pavlé Ingorokva a publié une étude capitale sur l'écrivain du X<sup>e</sup> siècle *Ghiorghi Merčulé*<sup>1</sup> dont l'œuvre « La Vie de Grégoire de Khandztha» est considérée comme l'une des sources essentielles de la compréhension de l'histoire des régions de Meskhéthie durant les VIII-X<sup>ee</sup> siècles. P. Ingorokva a consacré la plus grande partie de son ouvrage à l'histoire de la Géorgie Méridionale et en a rétabli la vérité grâce à une étude approfondie de l'œuvre monumentale de *Ghiorghi Merčulé*.

Il convient de mentionner ici les travaux de l'académicien E. Takaīšvili. qui organisa trois expéditions. La première ent lieu en 1902, et les résultats en furent publiés par la Société d'Archéologie de Moscou<sup>2</sup>. La seconde fut organisée en 1907; les plans et les schémas des monuments étudiés figurent dans l'ouvrage du professeur Takaïšvili. Album de l'architecture géorgienne, édité par l'Université de Tbilissi (1924); les textes descriptifs

<sup>\*</sup> Cet article est publié dans un but strictement documentaire (N.D.L.R.).

<sup>1</sup> P. Ingorokva, Ghiorghi Mercule, Thilissi, 1954.

<sup>2</sup> E. Takaïśvili, Matériaux pour les études archéologiques du Caucase, t. X11, 1907.

ne furent cependant publiés qu'en 1938 à Paris<sup>3</sup>. La troisième expédition, en 1917, vit ses résultats publiés (avec 151 illustrations) par l'Académie des Sciences de Géorgie, en 1960<sup>4</sup>.

Notons également les œuvres de l'académicien S. Džanašia sur la Géorgie du Sud, particulièrement son étude sur Tao-Klardjéthie, publiée en 1947 et intitulée « Sur un exemple de déformation de la vérité historique » <sup>5</sup>. *L'Introduction à l'histoire de la nation géorgienne* de I. Džavakhišvili parue en 1950, contient aussi de précienses informations sur le sujet qui nous intéresse, ainsi que l'important ouvrage du professeur V. Béridzé consacré à l'architecture géorgienne de Meskhéthie <sup>6</sup>.

C'est donc sur la base des travaux de ces dernières années, travaux dont les auteurs font autorité de manière incontestable, que nous allons retracer les grandes lignes de l'histoire de Tao-Klardjéthie.

Antrefois, tout le bassin du Tchorokhi se composait de trois provinces : la Klardjéthic, le Tao (ou Taoni) et l'Ispiri.

A une époque reculée de l'histoire il existait dans la vallée du Tchorokhi les localités géorgiennes suivantes : Tao, Thortoumi, Ispiri, Klardjéthie, Nigali, Chavchéthie et Imerkheiri; dans la vallée du Mtkvari (Kour) : Phosso, Tchrdili, Artahani, Erouchethi, Kola et Photskhori. Le Tao et la Klardjéthie étaient les plus importants et c'est pourquoi tonte la vallée du Tchorokhi se nommait Tao-Klardjéthie. A l'origine, les autochtones de cette vallée étaient des Tchanes-Lazes-Megréliens, qui représentaient une partie des habitants de l'Ispiri-Klardjéthie. L'antre partie, le Tao-Thortoumi était constituée par une autre branche géorgienne, les Meskhi<sup>7</sup>. Xénophon, au IV<sup>e</sup> siècle av. J.-C., traversant cette contrée avec ses dix mille guerriers, en nomme les habitants « Taokhieus » (Taokhi), e'est-à-dire habitants du Tao<sup>8</sup>.

A la même époque, ces mêmes autochtones sont mentionnés par Sophaï-

3 E. Takaïšvili, Expédition archéologique à Kola-Olthissi, 1917.

4 E. Takaïšvili, Expédition archéologique de 1917 en Géorgie du Sud, Thilissi, 1960.

5 S. Džanašia, Lettre-réponse à N. Tokarski, qui avait exclu du panthéon de l'architecture géorgienne les plus grands monuments de cette architecture pour les relier artificiellement à l'architecture arménienne. (l'oprossi Istorii, No 5, Moseou, 1947).

6 V. Beridzé, L'Architecture de Samtskhé des XIIC-XVIIe siècles, Thilissi, 1954.

7 G. Melikišvili pense que les Klardjis, qui peuplaient dès l'antiquité les territoires de la Géorgie du Sud, se sont assimilés par la suite aux tribus géorgiennes de Meskhéthie (K istorii drevnej Gronsii, p. 137, Tbilissi, 1960).

<sup>8</sup> Xénophon, Anabase, l. IV, eh. VI, § 5; eh. VII, §§ 1-14, 17; l. V, eh. V, § 17 (SC, J, p. 71-73, 83). netos de Stymphale, qui les appelle «Taokhi» ou «Taoeli»<sup>9</sup>. Les Lazes et les Tchanes occupaient le haut et le moyen cours du Tchorokhi, et les deux versants de la chaîne du Ponto, allant de la Mer Noire au Tchorokhi; leur installation s'étendit ensuite d'Ispiri jusqu'à Trézibonde et ses environs.

La Klardjéthie (ainsi qu'il ressort d'anciennes annales géorgiennes) comptait non seulement la province même de Klardjéthie de la contrée d'Artanoudji, mais aussi la *Charchéthic* (jusqu'au Mont Arsiani), le *Nigali*, le *Speri inféricur*, le *Bas-Tao* et la *Klardjéthic maritime*. Aux VIII<sup>\*</sup>-IX<sup>\*</sup> siècles «Klardjéthie» ne s'applique plus à l'ensemble de ces provinces, mais uniquement à la région d'Artanoudji.

Dans les sources anciennes sont mentionnées, comme centres de population de la Klardjéthie : Merc, le grand Sklobani, Gariklobissa, Thethi (où plus tard l'Eristav des Eristavi Achot Koukh construisit la cathédrale et institua l'épiscopat; où Saba Mtbevari édifia la forteresse Sveti), Gounathy, la forteresse de Zepis, les villages de Norguiali. Midjnadzori, Tskaros-Thari et Barethelta, ainsi que Antcha (où fut édifiée par la suite l'église épiscopale); Opiza. Djmerki, Bertha, Daba, Doliskhana, Berthisa Parekhni et Chatberthi, où fut construite en 782 une laure célèhre de même nom. par Grégoire de Khandztha<sup>10</sup>.

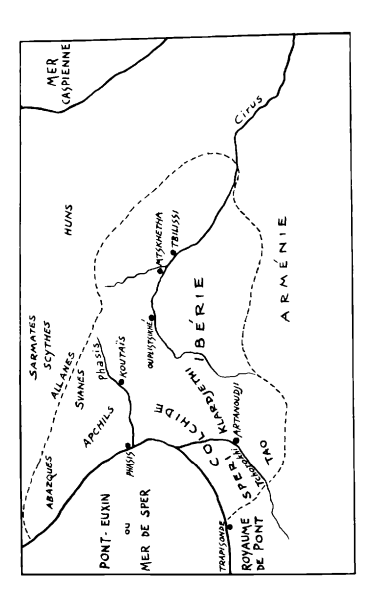
Le Tao (ou Taoni) s'éteudait au sud de la Klardjéthie et se divisait en deux parties : le Bas-Tao (d'en deçà) et le Haut-Tao (d'au-delà) séparés par la rivière Bana-Olthisi. Comme nous l'avons noté plus haut, le Tao était autrefois peuplé de tribus géorgiennes dénommées Taokhi ou Taoeli. Cette dénomination est de même nature que les noms des autres tribus géorgiennes : Meskhi, Djavakhi, Kolkhi etc...<sup>11</sup>. Les limites du Tao ne figurent pas dans les anciennes sources géorgiennes. Nous savons seulement qu'il englobait : Taos-Kari. Vachlovani, les villes d'Olthisni et de Bana (avec sa célèbre église roude, construite ultérieurement par Adarnase, fils de David Curopalate, qui la transforma en évêché), les forteresses de Kalmahi, de Phanaskerti, Qortha et Thouharisi. Dans le Tao se trouvaient également Ichkhani, Ochki et Hahouli (devenus célèbres par la suite grâce à leur magnifique exemple de l'art architectural géorgien).

D'après Strabon, les régions de Meskhéthie et de la vallée du Tchorokhi étaient, au début du le siècle, partagées entre les deux royaumes existaut à l'époque, l'Ibérie et la Colchide. L'Ibérie comprenait dans ses limites la

<sup>9</sup> S. de Stymphale, Anabase, Frg. 4 (SC, 1, p. 266).

<sup>10</sup> I. Džavakhišvili, Histoire de la nation géorgienne, t. 11, p. 60-64, 1948.

<sup>11</sup> I. Džavakhišvili, Histoire de la nation géorgienne, t. II, p. 64.





partie orientale du défilé de Tchorokhi, jusqu'à la ligne des montagnes Moszi (entre autres le Tao Oriental, avec la ville Idé, ou Idesi, placée dans la vallée du fleuve Oltisi). Dans les limites de la Colchide se trouvait seule la partie occidentale c'est-à-dire le Tao Occidental, le Bas-Speri et le Nigali, jusqu'à la mer<sup>12</sup>. Quant à la Klardjéthie, elle se trouvait entre les deux royaumes, sans que nous sachions auquel des deux elle appartenait à l'époque.

Dans le deuxième tiers du premier siècle, au temps du roi Pharsman d'Ibérie, la vallée du Tchorokhi était entièrement incluse dans les frontières de ce royaume<sup>13</sup>. Plinius Secundus (24-79)<sup>14</sup>, décrivant les rivages de la mer des Lazes, note que sur l'autre versant de la montagne Ponto se trouve l'Ibérie et que la vallée du Tchorokhi en fait partie.

A la fin du premier siècle, l'Ibérie comprend également la partie de Lazique voisine de la Klardjéthie : les côtes du Pont-Euxin, du début de la zone d'Arkhabi-Vitse (Bitzé), jusqu'à la vallée d'Aphsari, (Sarphi) (id. la région Zwdreli, anciennement Bizer).

Flavius Arrianus (134) dans son périple a noté que la région de Zwdreli sur les bords du Pont-Euxin, constituait le domaine du roi Pharsman (Pharsman II d'Ibérie)<sup>10</sup>.

Aux I<sup>e</sup>-II<sup>e</sup> siècle, l'Ibérie constitue un état assez puissant, puissance qui trouve son expression dans l'élargissement de ses frontières. Elle avait, déjà, à cette époque, reconquis les territoires perdus au I<sup>e</sup> siècle avant notre ère, écrit l'académicien G. Melikišvili<sup>15</sup>. « Même d'après les sources arméniennes, la Géorgie orientale avait rétabli ses anciennes frontières dans le courant du III<sup>e</sup> siècle en les portant jusqu'à la ligne de défense naturelle » note I. Džavakhišvili<sup>17</sup>.

Le christianisme se répand en Klardjéthie en même temps que dans les différentes régions d'Ibérie. L'historien Moïse de Khorène, parlant de l'apostolat de Sainte Nino, mentionne la Klardjéthie comme une des provinces de l'Ibérie<sup>18</sup>.

Les anciennes annales géorgiennes contiennent d'intéressantes indications sur les constructions religieuses d'une ville de Klardjéthie, Touharisi, constructions édifiées au IV<sup>\*</sup> siècle par le roi Mirdat d'Ibérie. L'on trouve, dans les mêmes annales de nombreuses précisions sur les grands travaux entrepris dans la deuxième moitié du V<sup>\*</sup> siècle par le roi Vakhtang Gorgasal

- 18 P. Ingorokva, Ghiorghi Merčule, p. 438-439.
- 14 Plinius Secundus, Naturalis historia, SC, II, p. 178.
- 15 G. Melikišvili, K istorii drevnej Grousii, p. 137-138.
- 16 Flavius Arrianus, SC, p. 222.
- 17 I. Džavakhišvili, Histoire de la nation géorgienne, t. 1, 1928, p. 251.
- 18 Moïse de Khorène, Histoire, II-86.

<sup>12</sup> Strabon, Geographia, XI, 2, §§ 17-18; I, 3, § 21 (SC, I. p. 137-138, 98).

(449-499). Ce roi élève une ville forteresse, Artanondji, qui devient le centre de la Klardjéthie. D'après les renseignements de Constantin Porphyrogénète <sup>10</sup> Artanondji constitua, par la suite, un grand centre commercial, où se concentraient les marchands de Karthlie, d'Arménie, d'Abkhazie, de Trébizonde et même de Syrie, et où les échanges s'opéraient sur une vaste échelle. La forteresse d'Artanondji était en même temps le rempart de la Géorgie.

C'est à l'époque de Vakhtang Gorgasal qu'est édifiée (V<sup>e</sup> siècle) l'église d'Opiza, qui représente le plus ancien monastère, non seulement de Klardjéthie, mais de tonte la Géorgie. Les constructeurs en seraieut André, Amon, Pierre et Macaire d'Opiza<sup>20</sup>. À la même époque sont construites les églises de Daba, Méré, Chindobni (cette dernière en Chavehéthie)<sup>21</sup>. Dans la deuxième moitié du VI<sup>e</sup> siècle, nu antre monastère, Parekhni est fondé par Michael Parekheli, disciple de Chio Mgvimeli<sup>22</sup>. Cette provinee voit également se développer anx V<sup>e</sup> et VI<sup>e</sup> siècles les activités littéraires et bibliographiques. Les animateurs culturels de Klardjéthie propagent intensément leur activité dans les différentes régions de Meskhéthie. Dans la deuxième moitié du V<sup>e</sup> siècle, en même temps que l'institution à Mtskhetha du siège du Catholicos, est fondé en Klardjéthie l'évêché d'Akhiza. Plus tard (du V<sup>e</sup> an VIII<sup>e</sup> siècle) le nombre d'évêchés augmente : Phortha, Antchi, Tambouri (en Lazica ibérique) qui sont placés sous la juridiction du Catholicos de Mtskhetha<sup>23</sup>.

D'après les sources géorgiennes, la Klardjéthie et les régions voisines de la Meskhéthie étaient, du VI<sup>c</sup> au VIII<sup>c</sup> siècle, la possession de deux grandes dynasties féodales de Géorgie : a) la branche cadette de la famille de Vakhtang Gorgasal (Gorgasal-Mirdat); b) la branche de la famille des Bagratides de Klardjéthie, qui portait le titre de « pitiakeh »<sup>24</sup>.

Dans la première moitié du VI<sup>e</sup> siècle, l'Iran entreprit contre l'Ibérie une longue guerre qui s'acheva par la conquête du pays et l'abolition de la royauté d'Ibérie. Les annales géorgiennes nous rapportent que seules deux régions échappèrent à l'occupation iranienne : la partie montagneuse de Kakhéthie et la Klardjéthie. Cette dernière est mentionnée dans les annales comme «refnge» du peuple géorgien sous la domination iranienne. Vers les années 70 de ce VI<sup>e</sup> siècle, nue insurrection éclata contre la tyranie

19 Constantin Porphyrogénète, De administrando imperio, cap. 46, ed. Bonnae, p. 207-208.

P. Ingorokva, op. cit., p. 340.
 P. Ingorokva, p. 323, 343, 345.
 P. Ingorokva, p. 445.
 I. Džavakhišvili, Histoire, t. I, p. 278.
 Džouancher, Vie de Vakhtang Gorgasal, p. 399/184-185; 77-79.

des Iraniens; ceux-ci furent chassés et le ponvoir national restauré. L'on trouve alors à la tête du pays Gwaram I<sup>er</sup>, puis son héritier Stephanoz I<sup>er</sup>.

Dans cette lutte pour l'indépendance de l'Ibérie, la Klardjéthie avait joué un rôle très important, de même que les autres contrées de Meskhéthie. Nous en trouvons confirmation dans le fait suivant : lors de la réunion des chefs de l'ensemble de la Karthlie fut élu comme supérieur Gwaram le Grand, membre de la famille des Bagratides, seigneur de Klardjéthie<sup>25</sup>.

De 591 à 604, l'Ibérie se trouve sous l'influence de Byzance, mais à partir de 605 elle retombe sous la domination iranienne. En 620, après la campagne de l'empereur Héraclius, cette domination est abolie et, jusqu'en 650, c'est de nouveau l'hégémonie byzantine qui se manifeste. A cette époque, Byzance annexc deux contrées voisines : le Bas-Spéri et la partie maritime de la Klardjéthie. A l'intérieur des frontières de l'Ibérie restaient donc : la Klardjéthie proprement dite, le Nigali, la Chavchéthie et le Tao. Le Bas-Spéri est repris par l'Ibérie au début du VIII<sup>e</sup> siècle, tandis que Lazique et Chaldée voisine avec la ville de Trébizonde sont conquis dans la deuxième moitié du VIII<sup>e</sup> siècle par le royaume de Géorgie occidentale, l'Abkhasie.

Cependant le milieu du VII<sup>e</sup> siècle voit à nouveau se modifier la situation politique, tant au Proche Orient qu'en Géorgie. De cette époque date d'apparition des Arabes (643-645) qui instaureront leur domination jusqu'au VIII<sup>e</sup> siècle.

C'est dans les années 30 du VIIIe siècle que s'abattit sur la Klardjéthie une grande catastrophe : l'expédition punitive des Arabes conduits par Mourvan le Sourd. Tout fut saccagé et anéanti : villages rasés, couvents, églises et châteaux brûlés. Pour comble de malheur, la peste acheva de ravager la population. En Klardjéthie se trouvait alors un représentant de la branche principale de la famille des Bagratides de Karthlie, le prince Adarnasé, père du célèbre Achot Ier, Adarnasé était le fils de l'éristavi de Karthlie Nersé Ier (on le trouve mentionné avec le titre de Nersé le Grand), qui régna dans le deuxième tiers du VII<sup>e</sup> siècle et mena de grands combats contre les Arabes : ayant vaineu leur chef Baraba, il les chassa d'Ibérie. Cependant lorsque les Arabes envahirent plus tard en force le territoire, Nersé Ier fut obligé de quitter l'Ibérie et émigra à Byzance 20. Son fils Adarnasé débuta donc son activité à Byzance : il fut nommé gouverneur dans les provinces orientales, mais il se trouvait déjà en Géorgie quand survint l'invasion de Mourvan le Sourd. Lorsque fut reconstitué le royaume d'Ibérie, sous le règne du roi Artchil. Adarnasé devint son vassal

<sup>25</sup> Soumbat Davithisdzé, Chronique, p. 569/339.

<sup>26</sup> I. Džavakhišvili, Histoire, t. II, p. 74.

et fut nommé gouverneur des provinces de Choulaveri et d'Artahan. Adarnasé-Mthavari étend peu à peu sa zone d'influence en Meskhéthie. Il est mentionné dans les annales géorgiennes<sup>27</sup> qu'Adarnasé-Bagration s'empara de la Klardjéthie, de la Chavchéthie, de l'Adjara, du Nigali, de l'Asis-Phori, d'Artahan, du Tao inférieur et des forteresses que détenaient les petits-fils du roi Vakhtang Gorgasal. Sa résidence était en Klardjéthie; il y mourut dans le dernier quart du VIII<sup>e</sup> siècle.

Ainsi l'héritier d'Adarnasé, Achot I<sup>er</sup> le Grand put-il, lorsqu'il s'enfuit de Karthlie, chassé par les Arabes en 813, s'installer dans le domaine paternel. La population qui avait échappé au massacre des envahisseurs le reçut avec enthousiasme. Achot montra de remarquables capacités d'organisateur et d'homme d'état. Il reconstruisit la forteresse d'Artanoudji, à l'intérieur de laquelle il fit édifier l'église de Saint Pierre et Saint Paul; à l'extérieur se développa une grande ville. Les villages dévastés furent également reconstruits.

Avant Achot I<sup>er</sup>, le centre politique d'Ibérie était la Karthlie centrale (région d'Armazi, Mtskhetha, Tblissi), de l'antiquité jusqu'à l'invasiou arabe. Mais Achot transféra le centre politique du pays en Meskhéthie. Même par la suite, de 815 à 826, lorsqu'il réintégra la Karthlie intérieure, il ne voulut pas déplacer le centre politique de Tao-Kladjóthie dévastée vers les centres traditionnels. En effet, la Meskhéthie, particulièrement les comnunautés montagnardes, étaient difficilement accessibles aux Arabes; de plus, cette région était proche de Byzance, alliée naturelle de l'Ibérie. Le nouveau centre culturel et politique de l'Ibérie était ainsi particulièrement bien protégé. C'est l'une des raisons pour lesquelles les Arabes ne purent aisément soutenir la lutte contre un royaume d'Ibérie restauré, possédant un centre politique reconstitué et la 'nouvelle capitale Artanoudji, transformée en véritable bastion de défense de l'état rénové. Artanoudji demenrera durant ce IX<sup>e</sup> siècle la résidence d'Achot I<sup>er</sup> et de ses héritiers.

Dans la deuxième moitié du IX<sup>e</sup> siècle se fonde dans la province du Tao un autre centre politique, Bana, qui le restera jusqu'à l'unification de la Géorgie. Nous devons ici noter un fait important souligné par les historiens : la continuité de la conception politique de la royauté géorgienne, conception qui guide Achot le Grand comme elle a guidé ses prédéeesseurs. Achot ne considère pas son royanme comme un quelconque état provincial, doué d'une simple unité régionale, mais comme l'héritier de la tradition politique de l'ancienne Ibérie, état indivisible. C'est ainsi que, durant tous les IX<sup>e</sup> et X<sup>e</sup> siècles, la Tao-Klardjéthie n'est pas mentionnée seulement comme telle, mais son appellation officielle est « État d'Ibérie,

27 Džouancher, p. 441, 218-219.

Royaume Géorgien », et ses souverains portent le titre de « Roi des Géorgiens » et de « Curopalate ». Cette conception s'impose même à l'étranger : tous les auteurs des IX<sup>e</sup>-X<sup>e</sup> siècles ne mentionnent la Tao-Klardjéthie que selon son appellation officielle, « Royaume Géorgien » « État d'Ibérie » <sup>28</sup>.

Achot I<sup>er</sup> reçut son titre de roi dès le début (804-813), lorsque les pays d'Ibérie furent pour la première fois libérés du joug arabe, et lorsqu'il agrandit son influence en réoccupant ses anciens territoires jusqu'à la vallée du Ksaui (il était précédemment cristavi de Karthlie). Mais il ne reçut le titre de Curopalate que dans les dernières années de son règne. (Il fut tué sur l'autel d'une église, en 826, d'un coup d'épée porté par des Arabes). A la majorité des fils d'Achot, l'empereur de Byzanee décerna le titre de Curopalate au deuxième, Bagrat, et ses frères Adarnasé et Gwaram devinrent ses vassaux. Gwaram († 882) (il portait le titre de « Mamphali ») <sup>20</sup> se révéla particulièrement actif et mena sans répit une lutte acharnée contre les Arabes, conquérant Djavakhéthie, Trialéthie, Tachiri, Abotzi et Artahan.

De l'époque d'Achot le Grand date la colonisation religiense et civile qui se répand à travers toute la Tao-Klardjéthie à partir de Karthlie, dont les Arabes chassent la population, Celle-ci trouve en Tao-Klardjéthie un asile où règne la paix et la tranquillité; elle pent ainsi, sous la protection des Bagrations, travailler librement dans toutes les branches de l'activité humaine. A la tête de cette colonisation religieuse se trouve un moine qui devait par la suite se rendre célèbre par son intense activité. Grigol Khanztheli (759-861). A son arrivée, il n'avait trouvé en Klardjéthie qu'un seul monastère géorgien, Opiza, presque en ruines. Il devint par la suite archimandrite de douze monastères, dont cinq édifiés par lui-même et les autres par ses disciples. (La vie et l'œuvre de ce remarquable promoteur ont été décrites par l'écrivain du Xe siècle Ghiorghi Mereulé, dont l'ouvrage selon N. Marr, E. Takaïšvili, C. Kekelidzé et P. Iugorokva constitue un chef-d'œuvre, non seulement de l'ancienne littérature géorgienne, mais de toute l'hagiographie chrétienne) 30, La Tao-Klardjéthie se couvre d'églises et de monastères, qui sont antant de centres culturels géorgiens. Chaque monastère possède une école-séminaire où sont enseignés, ontre les éléments de la langue, les lettres, le catéchisme, la théologie, la philosophie, les langues étrangères - dont le grec - le chant, la calligraphie, le dessin, l'orfèvrerie, etc... Ce sont ces monastères qui nous ont conservé les plus anciens écrits de la littérature géorgienne. De là sont issus Serapion de Zarzma, Michael Parekhéli, Arsen le Grand, Saba lehkhnéli, Hilarion de

28 P. Ingorokva, op. cit., p. 112-113.

29 Annales de Karthlie, 442, p. 220.

30 E. Takaišvili, Tao-Klardjethie (Karthlossi, No 19, 1939, Paris); C. Kekelidzé, Histoire de la littérature géorgienne, t. I, 1960, p. 53. Jérusalem, Jean-Zosime de Sinaï, Michel Modrékili, Ghiorghi Merčulé, taut de noms illustres de l'égilse, de l'hymnographie, de la littérature et de l'art.

Dans ce pays, qui avait subi de telles dévastations que les emplacements même des centres culturels étaient introuvables, le travail acharné des infatigables colonisateurs ressuscita le passé des cendres et transforma les lienx de désolation en pays florissant. On peut juger du haut degré de culture atteint en Tao-Klardjéthie par les vestiges matériels : système d'irrigation, canaux, voies de communications, etc... qui étonnent le monde encore de nos jours; et surtout par les œuvres d'art comme les monuments de Bana, Ochki, Hahouli, Ichkhani. Eqeqi, Kalmahi, Taos-Kari et tant d'autres, dont nons parlerons dans notre prochain article consacré à l'étude propre des monastères de Tao-Klardjéthie. Signalous, toutefois, l'apprécia tion que porte l'académicien C. Kékélidzé sur le rôle historique de cette contrée, « Les monastères de Tao-Klardjéthie revêtent une grande importance dans l'histoire de notre littérature. C'est là que fleurissait l'activité littéraire, et la plus grande partie des richesses que nous possédons, les manuscrits des IXº et Xº siècles, y furent créés. C'est là, également, que l'on assista à la naissance et an développement d'une école littéraire, éclose sur le sol national, qui élabora sa grammaire propre, perfectionna la langue et inspira une littérature nouvelle. L'énergie créatrice des Géorgiens se développa à ce point dans ces monastères qu'elle franchit, telle un torrent sortant de son lit, les limites de la Tao-Klardjéthie pour se répandre en Asie Mineure, atteignant la péninsule d'Athos et y créant un nouveau centre culturel, le monastère d'Iviron, dont le cercle de savants et d'écrivains représentait un rameau du grand arbre monastique de Tao-Klardjéthie. Ce monastère du Mont Athos fut dès l'origine nourri des traditions issues de Tao-Klardjéthie », écrit C. Kékélidzé 31.

Mais la Tao-Klardjéthie ne fut pas seulement un centre enlturel; elle devint aussi le centre politique d'unification de la Géorgie, sous l'impulsion de la dynastic des Bagratides.

La Géorgie était à l'époque divisée en plusieurs parties indépendantes. Aux confins orientaux du pays s'était créé l'état de Kakhéthie, dont les gouvernants portaient le titre de Khorepiscopos (Régent).

Quelque temps auparavant s'était constitué en Géorgie occidentale le royaume d'Abkhazie. Son fondateur avait été Léon Eristavi, qui jouait précédemment en Abkhazie le rôle de gouverneur de Byzance. Mais celle-ci étant affaiblie par l'iconoclasme, Léon Eristavi en profita, avec l'aide des

<sup>31</sup> C. Kekelidzé, Histoire de la littérature géorgienne, t. I, 1960, p. 97.

Khazares pour se proclamer roi de l'Abkhazie indépendante (746-791), avec Kontaïssi comme capitale.

La Géorgie du Sud, comme on l'a vu, appartenait à Achot Couropalate et à ses descendants.

Les émirs des Arabes, installés à Tbilissi, voulaient se libérer du khalifat de Bagdad et fonder un émirat indépendant; ils réalisèrent ce projet quand s'affaiblit la puissance de Bagdad.

En Arménie, au sud de la Géorgie, apparaissent quelques principautés. Au IX<sup>e</sup> siècle l'un de ces princes, possesseur de la province d'Ararat. Achot le Bagratide (885-890) devient — avec le consentement du calife de Bagdad et de l'Empereur de Byzance — roi d'Arménie. Les Arméniens aussi tentent d'agrandir leur pays aux dépens de leurs voisins. Ainsi, chacun de ces états désirant s'agrandir et unifier le pays sous sa domination, il s'ensuit une lutte qui se prolongera deux siècles durant<sup>32</sup>.

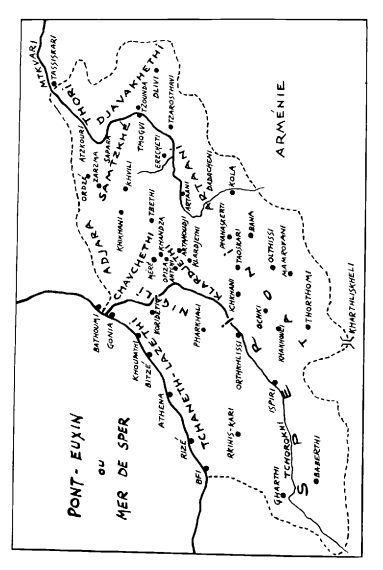
C'est le Khorepiscopos de Kakhéthie qui prend momentanément le dessus, mais les rois d'Abkhazie acquièrent par la suite une grande puissance, sans toutefois parvenir à la rénnification de la Géorgie, but qui est finalement atteint par les Bagratides de Tao-Klardjéthie. Cela s'explique d'abord par leur énergie et leur clairvoyance, ensuite par le degré de culture, auquel parvient la Tao-Klardjéthie aux IX<sup>e</sup> et X<sup>e</sup> siècles.

Les Bagratides de Tao-Klardjéthie appartenaient à la nombreuse descendance d'Achot le Grand Curopalate où l'on distingue deux branches. La première est celle des « rois » de Klardji, issus d'Artanoudji. Si nous nous penchons sur l'origine des ancêtres des derniers rois de Klardjéthie, nous voyons que les membres de cette branche se nomment précisément « artanoudjiens ». En outre, eux sculs ponvaient porter le titre de « mamphali » <sup>33</sup>.

À la deuxième branche appartenaient les rois « taotiens » dont le représentant le plus illustre fut David Curopalate († 1001). Cette branche, reconnue comme branche principale, comprenait les descendants de Bagrat Curopalate, lui-même fils d'Achot I<sup>er</sup> Curopalate. Les membres de cette branche avaient acquis le droit de royanté : Adarnasé (888-923). David Curopalate (923-937), Bagrat Regvéni (937-994) et le roi des rois Gourguen (994-1008).

David le Grand Curopalate fut célèbre, tant en Géorgie qu'en Arménie, à Byzance et chez les Arabes, par sa puissance et ses hautes qualités intellectuelles et morales. Tous les historiens de l'époque le mentionnent avec force éloges; le chroniqueur arménien Asoghik rapporte qu'on lui doit

32 I. Džavakhišvili, *Histoire*, t. 11, p. 91.
83 Id., p. 110-111.





« la paix et la prospérité : il avait vaincu les états voisins, dont tons les souverains l'avaient reconnu comme leur suzerain » <sup>34</sup>. Sauf le sud du Tao (qui lui revenait par héritage, le nord appartenant au roi des rois Gourguen) David reçut de l'empereur de Byzance un grand nombre de territoires en récompense de la victoire remportée par lui sur Bardas Scléros (977). Ces possessious étaient : Kelassouri, Tchortnaïri, Karini, Basiani, les forteresses de Sevoutch, Harki et Ahahouni <sup>35</sup>. Doné d'une volonté de fer, gnerrier magnifique, homme intelligent et sage politique, David le Grand conquit l'estime générale et vit son nom glorifié partout. Il s'efforça sans répit d'élargir les frontières de son royaume. Dès qu'une circonstance favorable le lui permettait, il arrachait aux émirs musulmans les territoires qu'ils avaient occupés pour les peupler de Géorgiens et d'Arméniens. Mais le plus grand acte politique de son règne fint l'unification de la Géorgie. Étant sans enfaut, il adopta comme héritier un proche parent, Bagrat, fils du roi des rois Gourguen et petit-fils du roi Ghiorghi d'Abkhazie.

Le trône d'Abkhazie était à l'époque occupé par l'oncle de Bagrat, Théodose, aveugle et débile et incapable de veiller aux affaires du royaume. Si Bagrat obtenait le trône d'Abkhazie, il devenait alors roi de tous les territoires de la Géorgie unifiée, (à l'exception, toutefois, d'une partie de la Kakhéthie et de l'Héréthie). C'est précisément ce qui advint. A la réalisation de ce projet contribua fortement un célèbre homme d'état géorgien : Jean Marouchidzé. Grâce à David Curopalate, et sous sa direction, Bagrat III devint en 978 roi de toute la Géorgie (avec Koutaïssi comme capitale. Tbilissi étant encore aux mains de l'émir des Arabes).

La dynastie des Bagratides réunit ensuite à ces territoires la Kakhéthie et l'Héréthie puis, sous le règne de David le Constructeur (1089-1125), Tbilissi, qui redevient capitale de la Géorgie, après que les Arabes en eussent été chassés et l'émirat aboli (1122).

On sait que la denxième moitié du XI<sup>•</sup> siècle est l'époque qui voit la grande migration des Turcs-Seldjoucides aux confins du Cancase et vers l'Anatolie. La marée des Turcs déferle sur les frontières de la Géorgie. En 1080, la ville de Kars est conquise; peu avant était tombée l'ancienne capitale d'Arménie, Ani.

L'invasion turque est arrêtée en Géorgie : les hordes arrivées au Tao jusqu'à Basiani et au mont Carniphor se heurtent en 1116 aux troupes de

35 I. Džavakhišvili, Histoire, t. II, p. 126.

<sup>34</sup> Asoghik, Histoire du Monde, p. 275 (traduction française, Paris, 1883-1917); Aristakes Lastivert, Histoire, éd. Thilissi, 1912, p. 3.

David le Constructeur, qui leur fait subir une sévère défaite. En 1121, après la célèbre bataille de Did-Gori (400.000 Tures sont vaincus par 60.000 guerriers du roi David) <sup>36</sup>, la puissance des Tures-Seldjoucides est brisée. En 1123, David nettoie les provinces de Djavakhéthie et de Kola (en Meskhéthie) ainsi que Basiani et Carniphor; la même année, la région d'Ani est réunie à la Géorgie.

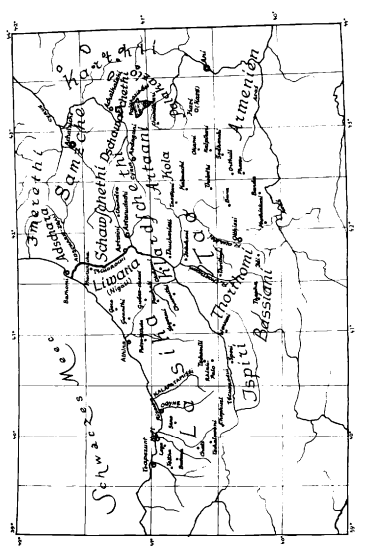
La puissance géorgieune s'étend alors jusqu'aux districts turcs : les émirats de Karnou (Erzéroum) et d'Esinki (Erdzidjan) deviennent vassaux de la Géorgie. 1206 voit l'annexion de l'émirat de Kars, avec le canton de Karniphor (cet acte revêt une grande importance : c'était là le dernier rempart turc au Cancase du sud-ouest). Lorsque l'armée géorgienne entre dans Kars, en 1206, la reine Thamar, accompagnée du prince héritier Georges Lacha, s'y rend en personne pour régler les questions touchant la ville et tonte la contrée.

A l'époque de la Reine Thamar (fin du XII<sup>e</sup> et début du XIII<sup>e</sup> siècle) les frontières de la Géorgie comprennent tout le Caucase et les provinces limitrophes d'Iran et d'Anatolie.

Par la suite, les invasions mongoles et les expéditions dévastatrices de Timour-Leng vont briser la puissance géorgienne. Les grands seigneurs féodaux reprennent le mouvement de séparatisme politique arrêté sous le règne de David III. La Géorgie est divisée en trois royaumes : Karthlie, Kakhéthie, Iméréthie, et en principautés : Gourie, Megrélie, Abkhazie, Svanéthie et Samtskhé (Meskhéthie) dont fait partie la Tao-Klardjéthie. A partir de la deuxième moitié du XIII<sup>e</sup> siècle, cette dernière principauté est gouvernée par des princes devenus semi-indépendants de la famille des Djakéli, plus tard Atabeghs. Les territoires de la principauté de Samtskhé-Saathabago comprennent une partie de Lazique (sauf Trézibonde), Tao-Klardjéthie. Chavchéthie, Djavakhéthie et la ville d'Artahan.

Profitant de la faiblesse de l'état géorgien, les Turcs-Osmanlis lancent de grandes attaques. En 1543, l'armée turque envahit le sud du Samtskhé et dévaste le Tao. Lors de la grande bataille de Qaragaq les Géorgiens font subir une terrible défaite aux Turcs mais, deux ans plus tard, en 1545, le sultan de Turquie envahit avec une importante armée la région de Basiaui et remporte une victoire qui règle le sort de la Meskhéthie. En 1550, les Turcs occupent toute la région du Tao, en 1552 Artahan-Kola, jusqu'à la chaîne de Klardjéthie-Chavchéthie-Arsiani, et s'emparent de toute la Meskhéthie. Cette province n'est réunie an territoire géorgien que bien plus tard, lors des guerres menées contre la Turquie par les Russes en

<sup>86</sup> M. Defremery, Fragments des géographes et historiens arabo-persans inédits relatifs aux anciens peuples du Caucase, Paris, 1924, p. 478-480, 484-486.





1828-29 et 1877-78. La Meskhéthie est incorporée dans les districts administratifs que les Russes out établis : Bathoumi, Artvin, Olthis et Ardahan.

Après la première guerre mondiale, les Tures réoccupent en 1918 et 1921 la plus grande partie de Meskhéthie. Ainsi la Tao-Klardjéthie se trouve-t-elle de nos jours en territoire ture.

### \*\*

Nons avons dit, au début de cette étude, que les péripéties traversées par la Géorgie du Sud n'ont jamais reçu d'éclaireissement véridique. Dans la littérature historique des XIX<sup>\*</sup> et XX<sup>e</sup> siècles se propage l'opinion erronée, selon laquelle la majeure partie de la Tao-Klardjéthie et le sud de la Karthlie faisaient historiquement partie de l'Arménie et que ce n'est qu'au VIII<sup>e</sup> siècle que ces territoires furent conquis par la Géorgie et « géorgianisés ».

Cette conception communément admise par l'école des Mekhitaristes, s'est peu à peu répandue dans les milieux arménisants d'Europe.

Le premier arménologue européen connu, Vivien de Saiut-Martin, fit connaître à l'Europe le passé de l'Arménie, à travers son ouvrage : « Mémoires historiques et géographiques sur l'Arménie » (1811-1819). D'un seul trait de plume, il attribuait à l'Arménie toute la vallée du Tehorokhi, toute la vallée du Haut-Mtkvari, la Meskhéthie et toute la Karthlie méridionale. Sur la base de cette fausse idée, le cartographe II. Kiepert publie une carte historique connue, sur laquelle les frontières de l'Arménie figurent selon ces indications.

Suivant l'exemple du professeur Kiepert, on publie encore de nos jours des cartes historiques du monde avec une frontière arméno-géorgienne complètement fausse, ce qui ne facilite guère l'étude de l'histoire de ces deux nations et des peuples voisins. Cette opinion ervonée fut partagée au XX<sup>e</sup> siècle par J. Marquart<sup>37</sup> et H. Hübschmann<sup>38</sup>. D'après Hübschmann, tonte la basse Karthlie et les provinces de Meskhéthie (Djavakhéthie, Artahan, Klardjéthie, Taoni et Speri) auraient été incluses dans les frontières arméniennes à l'époque de la fondation d'un état arménien indépendant (H<sup>e</sup> siècle avant J.-C.) et ce n'est qu'au IV<sup>e</sup> siècle après J.-C., après la décadence de l'Arménie et sa division en deux états, que les Géorgiens auraient acquis la basse Karthlie et nue partie des provinces de Meskhéthie (Djavakhéthie, Artahan et Klardjéthie), et le restant (Taoni et Speri) au VIII<sup>e</sup> siècle seulement.

37 J. Marquart, Eranšahr nach der Geographie des ps. Moses Chorenacci, Abhandhungen der Königl. Geselschaft der Wissenschaften zu Göttingen, Phil. Hist. Klasse, N. Folge, Band 2, Berlin, 1901.

38 H. Hübschmann, Die altarmenischen Ortsnamen, mit Beiträgen zur historischen Topographie Armeniens, 1904. Dans la déformation de la réalité historique sur les frontières arménogéorgiennes, une grande part revient anssi à l'académicien N. Marr. Nul n'ignore que celui-ci a été considéré comme une autorité incontestée en matière d'histoire des peuples du Cancase. Ces conceptions ont donc naturellement recueilli une large audience auprès des historiens européens et russes.

Afin de soutenir sa thèse, selon laquelle la population originelle géorgienne de Tao-Klardjéthie a été remplacée par une population arménienne et la domination de l'Arménie s'est prolongée jusqu'au VIII<sup>\*</sup> siècle. Marr cite le nom d'Artanoudj, qu'il a relevé dans la version arabe de la vie de Grégoire de Parthe, et mentionné dans cette version comme résidence des pitiakhehes, faisant partie du royanne d'Arménie de l'époque du roi Trdat (début du IV<sup>\*</sup> siècle). Or, nous savons qu'Artanondji était le centre principal de Klardjéthie. N. Marr en conclut que la Klardjéthie faisait partie de l'Arménie.

Mais la thèse de Marr repose sur une fausse interprétation. Le professeur G. Garitte<sup>30</sup> a découvert la première sonrce, la version grecque dont il a été fait une traduction arabe de la « Vie de Grégoire ». Cette première version mentionne non pas Artanoudji (comme l'indique Marr) mais une toute autre province Arzanene. Le professeur Adontz<sup>40</sup> également. à qui il a été donné de voir les photographies des manuscrits, à corrigé l'interprétation de Marr : d'après Adontz, ce nom est écrit Arzanoukh ou Arzanokh. écriture déformée du nom géographique Arzanen.

Nous devons mentionner aussi une grave erreur, de caractère anachronique, de N. Marr : Artanondji n'existait pas en tant que centre au début du IV<sup>e</sup> siècle, car elle ne fut fondée que dans la deuxième moitié du V<sup>e</sup>. C'est Thonharisi qui était à l'époque le centre de Klardjéthie. Marr cite encore <sup>41</sup> la chronique de Mamikonian concernant le VII<sup>e</sup> siècle dans laquelle seraient, selon Marr, mentionnées les mouvements migrateurs des Arméniens vers la Tao-Klardjéthie <sup>42</sup>. P. Ingorokva, analysant cette même chronique indique que l'anteur n'a rien dit de tel. Bien au contraire, il ressort du texte d'Ioanné Mamikonian que la Klardjéthie, au VIII<sup>e</sup> siècle, représentait bien la contrée des Géorgiens. N. Marr donnait du texte en question une expli-

39 G. Garitte, Documents pour l'étude du livre d'Agathange (Studi et Testi, 127). Vatican, 1946, p. 200-202, 314-349.

40 N. Adonz, L'Arménie à l'époque de Justinica, p. 293.

41 N. Marr, Arkaoun, mongolskoe nazvanje kristian v sviazi s voprossom of armianakh khalkedonitakh, 1905, p. 16-17, 6, 22.

42 N. Marr, op. cit., p. 11-111.

cation parfaitement tendacieuse, de même que, sous la plume, Arzanen s'était transformé en Artanoudji 43.

Il convient de signaler maintenant les principaux documents qui ont servi de base aux arménologues européeus pour attribuer aux Arménieus, à des époques déterminées, d'antiques parties historiquement géorgiennes.

Le document principal pour prouver que la Tao-Klardjéthie se trouvait autrefois dans les frontières de l'Arménie est la Géographie de Claudius Ptolémée<sup>44</sup>, dans laquelle figurent parmi les provinces faisant partie de l'Arménie au II<sup>e</sup> s. de notre ère, celle de Katarz, Katarzene. Le professeur Kiepert émet l'opinion que cette dénomination est déformée et doit s'écrire Kalarz, Kalarzene et que celle-ci est l'équivalent de Klardjéthie. C'est pourquoi son atlas du monde antique inclut la Klardjéthie dans le territoire arménien. Cette opinion de Kiepert fut facilement admise par les autres arménologues, Hübsehmann, Marquart et Marr. L'assimilation de Kalarzene à Klardjéthie était tout de même trop artificielle! Le professeur Adontz, le premier, l'avait mise en doute<sup>45</sup>.

Nombre de savants, cependant, notèrent que le nom de la province arménienne Katarz-Katarz-ene indiqué par Ptolémée s'identifiait justement avec les dénominations Katarza-(Katarza-ni) que l'en trouve dans les textes ourartéens<sup>40</sup>. En foi de quoi un arménologue connu, l'académicien Gr. Gaphanzian, pouvait déclarer erronée l'hypothèse selon laquelle la province arménienne « Katarzene » mentionnée par Ptolémée était la Klardjéthie<sup>47</sup>.

« Pour établir une conclusion définitive à propos de cette question, écrit P. Ingorokva<sup>48</sup>, essayons d'analyser cette mention de Ptolémée, puisque ce texte passe pour être fondamental, servant de base à Kiepert et Hübschmann pour en déduire que la Klardjéthie était dans l'antiquité une contrée arménienne. » Et Ingorokva, étudiant ce texte en détail, poursuit : « Dans la Géographie de Ptolémée sont énumérées sept contrées situées dans les vallées de l'Emphrate, de l'Arax et du Kour. Le Katarzene ne pouvait donc, en aucun cas être la Klardjéthie, celle-ci n'étant dans aucune des trois vallées en question, mais dans une toute autre région, la vallée du Tehorokhi, dont Ptolémée ne dit mot.

43 P. Ingorokva, op. cit., p. 406. Les Arméniens chalcédonites persécutés par les Arméniens monophysites cherchaient le refuge en Tao-Klardjéthie géorgienne.

44 Cl. Ptolémée, Geographia, l. V, eh. XII, § 9.

45 N. Adouz, Dionisi Frakiiski i armianskje tolkovateli, p. CLXXII.

46 B. Piotrovski, Istoria i Kultura Ourartou, p. 66, 77, 1944.

47 Gr. Gaphanzian, Istoriko-linguističeskoe značenie toponimiki drevnej Armenii, p. 19, 1940.

48 P. Ingorokva, op. cit., p. 428-430.

D'autre-part, toujours d'après les indications de Ptolémée, le Katarzene se trouvait près des montagnes Moszi au-dessus de l'endroit dénommé Boza (Bozha — id. Bolkhar) habité par les tribus Boza. Ce n'est done pas la Klardjéthie, qui n'est pas située près des montagnes Moszi; de plus, elle n'est pas voisine du territoire de Boza (entre les deux se trouve un ensemble d'autres territoires). Enfin, la Klardjéthie n'est pas au-dessus, mais audessous du territoire de Boza<sup>40</sup>.

Katarzene, mentionné dans la Géographie de Ptolémée, doit être cherchée non pas dans la vallée du Tehorokhi, mais dans le cours supérieur de l'Emphrate oriental, dans la zone des montagnes de Bingueli, puisque ce territoire se trouve précisément au-dessus de Boya, près des montagnes de Mosgi <sup>50</sup>».

J. Marquart, à l'idée erronée qu'il avait admise et selon laquelle Katarzene mentionné par Ptolémée est la Klardjéthie, ajoute encore : « Nous savons que la Géographie de Strabon indique, parmi les régions constituant le territoire arménien au II<sup>e</sup> siècle un pays dénommé *Norzene* » <sup>51</sup>, et il émet l'hypothèse suivante : 1) Les versious commes de la Géographie de Strabon doivent comporter une orthographe estropiée; l'original comportait probablement Xo(la)rzene et non *Norzene*. 2) Xo(la)rzene est probablement le *Katar-zene* mentionné dans la Géographie de Ptolémée, écriture également déformée; l'original de Ptolémée devait indiquer *Ka(l)arzene* ou Ko(l)arzene <sup>52</sup>. 3) Le *Norzene-Xo(l)arzene* de Strabon et le *Ka(l)arzene* de Ptolémée sont certainement la Klardjéthie.

D'après P. Ingorokva, les suppositions de Marquart sont fausses. « Il fant d'abord reconnaître, qu'il n'existe aucun original de la Géographie de Strabon où l'on puisse lire une seule fois Xo(l)arzene ou Ka(l)arzene. Dans tous les originaux l'on trouve : Xorzene. De la même façon il n'existe pas un manuserit de la Géographie de Ptolémée où l'on puisse trouver Ka(l)arzene ou Xo(l)arzene. On ne peut rien prouver avec de telles transformations ou 'restitutions' de noms. Nous avons plutôt affaire iei à des dons de voyance qu'à une argumentation scientifique ». dit Ingorokva.

La Géographie de Strabon, où sont décrites les frontières de Géorgie et d'Arménie témoigne elle-même de ce que *Xorzene* n'est pas et ne peut pas être la Klardjéthie.

50 P. Ingorokva, op. cit., p. 430.

- 51 Strabon, Geographia, l. XI, ch. XIV, § 5, 47.
- 52 J. Marquart, op. cit., p. 116, 168-169.

<sup>49</sup> J. Džavakhišvili, Introduction d l'histoire de la nation géorgienne. p. 261, Tbilissi, 1950.

a) D'après les indications de Strabon <sup>53</sup>, la vallée du Tehorokhi, Tao inclus (jusqu'à la ville d'Idé ou Idesa) était incluse dans les frontières d'Ihérie et Colchide. (Idé on Idesa se trouve dans le Tao, dans la vallée supérieure du fleuve Olthisi, affluent du Tehorokhi). La Klardjéthie s'étendait au nord du Tao et c'est pourquoi il est impossible qu'elle se soit trouvée dans les frontières de l'Arménie <sup>54</sup>.

b) Toujours d'après Strabon, la frontière entre l'Arménie et l'Ibérie suivait la chaîne de Moszi, et la Klardjéthie, située au nord de cette chaîne, ne pouvait donc se trouver en territoire arménien.

En réalité, le *Norzene* mentionné par Strabon est loin d'être nu pays iuconnu; il est souvent mentionné dans les anciens documents arménieus et grees et se trouvait à la source du fleuve Gaïli (affluent de l'Euphrate) dans le secteur de la ville de Coloberdi. Les provinces de *Kariani, Deschani Akilisen*, région d'Antitavros (Mudzuri) mentionnées par Strabon se trouvaient tontes dans la vallée de l'Euphrate, ainsi que *Norzene*<sup>55</sup>.

Nous voyons donc qu'il n'y avait aucune nécessité de transformer en Ka(l)arzene le Norzene de Strabon, ce dernier pays existant réellement sous cette dénomination et n'ayant rieu de commun avec la Klardjéthie.

C'est également grâce à une fausse interprétation d'autres indications de Strabon<sup>56</sup> que l'on attribue le Tao et le Spéri à l'Arménie, au début du Moyen-Âge et même au H<sup>e</sup> siècle avant J.-C.. Strabon, comme on le sait, note que l'Arménie a annexé au H<sup>e</sup> siècle les versants du Mont *Parihedros* ou *Pariadres*. Kiepert, Hübschmann et Marquart considèrent qu'il s'agit là du *Mont Parkhali* touchant au sud-ouest an Tao et au Speri, et concluent que ces denx pays, se trouvant sur le versant du *Mont Parihedros*, étaient donc annexés par l'Arménie. Mais il a été prouvé par la suite que Strabon parle de la chaîne du *Mont Parkhali* ou *Parkhari* sous le nom de *Mont Skydisés* et non de *Parihedros*<sup>57</sup>.

En ce qui concerne le Mont Parihedros, il ressort de la comparaison des textes de Strabon et d'un autre anteur de l'antiquité, Apollodore, que la frontière entre la Géorgie et l'Arménie passait, au H<sup>e</sup> siècle av. J.-C. (après la conquête par l'Arménie des versants du Mont Parihedros) par le fleuve Arax <sup>58</sup>. Le Mont Parihedros est done situé au sud, dans la zone des sources de l'Arax; ce nom Parihedros correspond par conséquent par-

57 P. Ingorokva, op. cit., p. 486.

<sup>53</sup> Strabon, Geographia, XI, 2, 17-18, I, 3, 21 (SC, I, p. 137-138, 98).

<sup>54</sup> P. Ingorokva, op. cit., p. 432-433; I. Džavakhišvili, op. cit., p. 260-261.

<sup>55</sup> P. Ingorokva, op. cit., p. 433.

<sup>56</sup> Strabon, Geographia, l. XI, ch. XIV, § 5 (SC, I, p. 155).

<sup>58</sup> Strabon, SC, I, p. 98.

faitement à cette contrée, se trouvant à l'ouest dans le voisinage des régions montagneuses des Akilissena, Karin-Derdjani, limitrophe au sud de la province Xorzene, mentionnée par Strabon et constituant le prolongement direct des régions montagneuses du Parihedros<sup>59</sup>.

P. Ingorokva eite encore différents documents de source arménienne (Moïse de Korène, Faustus de Byzanee) et des textes de la Géographie de Strabon, selon lesquels il apparaît nettement que le Bas-Tao a toujours constitué une partie intégrante de la Géorgie. Mais, en même temps, il ressort de l'étude de ces documents que le Haut-Tao a été lié à l'Arménie du IV<sup>e</sup> au VIII<sup>e</sup> siècle.

Les sources géorgiennes mentionnent toutes, systématiquement la Tao-Klardjéthie comme l'une des parties fondamentales de la Géorgie, ethniquement et politiquement liée à elle. Ainsi en est-il question dans les chronique géorgiennes, dans les ouvrages de Basile Zarzmeli et dans maints autres documents.

« Si la Tao-Klardjéthie avait été séparée de la Géorgie durant plusieurs siècles (jusqu'à l'époque de Grégoire de Kandztha), écrit P. Ingorokva<sup>40</sup>, comment se fait-il alors qu'on n'en trouve aucune indication, aucune réminiscence, aucune trace enfin dans les documents historiques géorgiens, alors que, dans d'autres cas, il est toujours fait mention de telle on telle partie du territoire géorgien séparé de la mère-patrie ? »

« Il est évidemment incroyable qu'un événement de telle importance n'ait été mentionné nulle part. D'autre-part, l'étude de maintes sources historiques des plus sérieuses, indique que la Klardjéthie a toujours constitué pour l'Arménie un pays étranger. Aucun doenment arménien n'indique la Klardjéthie comme ayant joué un rôle quelconque dans l'histoire de l'Arménie, et il n'est jamais fait mention d'un promoteur social ou politique arménien de Klardjéthie. Aucune de ces sources ne signale Artanoudji (capitale de la Klardjéthie), ni Akhisa, ni Phortha, ni Antehi, ni les édifices religieux d'Opiza, Khandztha, Parekhni, Chatberthi, Méré, Daba, et tant d'autres. Comment cela peut-il se concevoir, si la Klardjhétie avait réellement été incluse dans les frontières de l'Arménie — non pas durant un court moment, mais pendant, paraît-il, près de dix siècles ! »

La même observation peut être faite au sujet du Tao, continue Ingorokva<sup>61</sup>. Nul document historique arménien ne mentionne les cantons du Bas-Tao, comme faisant partie du territoire arménien, comme par exemple Taos-Kari, Bana, Phanaskerti, Olthisi, Kalmahi, Ochki, Ichkhani, Hahouli

89 P. Ingorokva, op. cit., p. 487; I. Džavakhišvili, op. cit., p. 259-260.
80 P. Ingorokva, op. cit., p. 418.
81 Id., p. 497.

et Mamrovani. L'Arménie, durant la période des IV<sup>e</sup> et VIII<sup>e</sup> siècles, ne comprenait que le Haut-Tao. Les documents historiques arméniens<sup>62</sup> de l'époque s'étendant jusqu'au VIII<sup>e</sup> siècle, mentionnent fréquemment les cantous du Haut-Tao comme liés à l'histoire de l'Arménie, mais aucun de ces documents ne parle des cantons mentionnés plus haut.

On trouve également, dans les sources d'origine arménienne, une nomenclature des évêchés compris dans les limites du territoire arménien des V° et VIII<sup>e</sup> siècles (années 451, 506, 555, 606-607, 644 et 726). Mais aucune nomenclature ne mentionne les évêchés de Klardjéthie, ni ceux de Djavakhétie et du Sautskhé. C'est aussi l'un des arguments qui permettent de conclure que la Tao-Klardjéthie, au début du Moyen-Âge aussi, constituait une partie intégrante de la Géorgie.

Quant au Hant-Speri, il fut lié à l'Arménie à la même époque que le Haut-Tao. À la fin du IV<sup>e</sup> siècle (387) lors de la division en deux parties de l'Arménie, la région du Speri qui y était attachée fut adjointe à Byzance, la royanté abolie, et avec d'antres districts arméniens, cette contrée fut transformée en province byzantine.

A partir du IX<sup>e</sup> siècle, le royaume de Géorgie étend son influence sur toutes les régions riveraines du Tchorokhi et reprend alors possession de ses ancienues province, le Haut-Tao et le Haut-Speri.

K. Salia.

# UN BILAN DE L'ÉTUDE DE L'ARCHITECTURE GÉORGIENNE PALÉOCHRÉTIENNE \*

Il y a déjà plus d'un siècle que l'architecture géorgienne du Moyen Âge a attiré l'attention de la science européenne. A cette époque, les premiers renseignements sur les monuments d'architecture géorgienne étaient très insuffisants pour que l'on pût se faire une idée exacte de leur caractère, de leur valeur artistique, et à plus forte raison pour déterminer leur place dans le développement général de l'art médiéval. Pendant presque tout le XIX<sup>e</sup> siècle, l'accumulation et l'étude des données sur l'architecture géorgienne ancienne curent un caractère passager et ne furent nullement systématiques, ou bien encore se bornèrent à la description et à l'examen de certains monuments, qui n'étaient que géographiquement liés les uns aux autres. Les rares tentatives de généralisation à partir de ces matériaux, généralisations où apparaissaient parfois des observations justes, ne présentèrent pour la plupart qu'un tablean complètement faux; cela s'explique tout d'abord par l'étude insuffisante des faits, ensuite par le niveau même de la science de l'histoire de l'art an XLX<sup>e</sup> siècle.

Les savants avaient pen à pen fini par considérer l'art géorgien comme un des reflets de l'art byzantin, sans prendre en considération son caraetère spécifique. Ce n'est qu'après la révolution de 1917 que l'on procéda d'après un plan rigoureux à une étude suivie et méthodique de l'art géorgien, à l'interprétation de son développement du point de vue des problèmes de l'histoire de l'art. De cette époque date le changement de conception sur l'origine de l'art chrétien (auquel se rattache aussi l'art géorgien) et sur son développement au cours des premiers siècles de notre ère. Au début du XX<sup>e</sup> siècle, l'attention se porta sur l'apport de la culture chrétienne des peuples d'Asie et d'Afrique au développement de l'art de Byzance, jusqu'alors considérée comme unique inspiratrice de la culture et de l'art de tout l'Orient chrétien.

Pour établir un tableau authentique de l'évolution de l'art du Moyen Âge en Europe et en Asie Mineure, pour résoudre maints problèmes obscurs sur l'histoire de l'art, il est devenu nécessaire d'étudier soigneusement l'art de différents peuples dont la vie spiritnelle fut très intense au Moyen Âge. Il va sans dire que la Géorgie, déjà étroitement liée — à la veille

<sup>\*</sup> Communication faite par le professeur V. V. Bériozé au XXVe Congrès International des Orientalistes à Moscou, 1960.

de notre ère — au monde méditerranéen et aux pays de l'Asie Mineure par des rapports politiques et culturels, et qui fut des premières, dans la première moitié du IV<sup>e</sup> siècle, à adopter le christianisme comme religiou officielle, pouvait à bien des égards fournir des matériaux importants.

Une certaine contribution à la révélation de la place qu'occupe l'architecture transcancasienne dans le développement général de l'architecture médiévale a été apportée par l'ouvrage de Strygowski sur l'architecture arménienne<sup>1</sup>. Mais d'une part Strygowski avançait une théorie et des schémas de développement trop audacieux que ne confirmaient pas les faits, d'autre part il niait complètement le rôle particulier de la Géorgie, dont il ne connaissait que fort superficiellement l'architecture.

Il n'y a guère plus de 40 ans, lorsque furent créés à l'Université de Tbilissi une chaire et un cabinet pour l'étude de l'art, qu'on se consacra à de vastes recherches sur l'histoire de l'art géorgien. L'une des tâches principales fut la définition de la place de cet art dans le développement général de l'art chrétien du Moyen Âge et la reconstitution de son caractère national spécifique.

Cette étude fut fondée sur une méthode nouvelle, selon laquelle on considérait l'art géorgien comme un ensemble organique dont le développement régulier avait été étroitement lié au pays et à son peuple, à ses besoins, à sa situation économique, sociale et culturelle. Car il est hors de doute que l'art de chaque peuple ne peut être expliqué et compris seulement par des influences et des emprunts : l'art d'un peuple qui s'est développé au cours de plusieurs millénaires ne peut être l'annexe d'un autre art.

Dès le début des travaux, l'étude fut strictement systématisée. La première place fut réservée à l'architecture qui, au Moyen Âge, occupait déjà une place prépondérante en Géorgie; comme dans les autres pays, les monuments de l'architecture religiense géorgienne ont à l'époque médiévale plus d'importance que les constructions civiles, de plus ils sont mieux conservés. C'est d'après ces monuments que l'on réussit à relever les étapes essentielles du développement de l'architecture géorgienne.

Au début des années vingt, on ne pouvait guère parler de l'histoire de l'architecture de la Géorgie préféodale, les monuments de cette époque étant encore très peu connus. Ponrtant l'examen des constructions les plus anciennes de l'architecture chrétienne érigées en Géorgie au IV-V<sup>es</sup> siècles, à l'époque de la naissance du féodalisme, permit de conclure qu'elles furent le résultat d'une longue évolution de l'architecture monumentale préchrétienne et d'anciennes traditions de l'art de construire.

Ces conclusions sont aujourd'hui étayées par les découvertes archéo-

<sup>1</sup> Strzygowski, Die Baukunst der Armenier und Europa, Bd. 1-2, Wien, 1918.

logiques de plusieurs monuments remarquables, mais, au début des recherches, on ne pouvait en juger que d'après quelques renseignements épars d'auteurs anciens. D'autre part, il a été prouvé que, par son origine, l'architecture monumentale géorgienne est étroitement liée à l'architecture populaire; ainsi, elle présente une grande parenté avec l'architecture des habitations rurales dont plusieurs modèles, décrits par Vitruve<sup>2</sup>, et dont on trouve des homologues dans d'autres pays du Proche-Orient, se sont conservés jusqu'à nos jours.

En ce qui concerne les procédés et les formes de construction de l'architecture géorgienne, on a constaté que, dans les principales régions, toutes les constructions religienses étaient revêtues de pierre taillée. Les récentes déconvertes ont montré que l'usage de la pierre taillée remonte à l'époque préchrétienne. L'emploi des arcs, des piliers (et non pas des colonnes), des voûtes d'arêtes, des voûtes en berceau et des coupoles caractérise l'architecture géorgienne médiévale, dès ses débuts et pendant toute son existence<sup>3</sup>.

En ce qui concerne la composition des formes de construction, il a été démontré que la solution centrique était la plus traditionnelle; c'est en particulier là que l'on note l'influence de l'architecture populaire.

L'adoption du christianisme comme religion officielle et le début de l'édification de nouvelles constructions religieuses change l'état des choses. C'est alors qu'apparaît la basilique, nouveau type architectural, qui n'est pas originaire de Géorgie, mais est implanté par l'Église à l'imitation de constructions célèbres des lieux de la vie terrestre du Christ<sup>4</sup>.

Ces basiliques forment le groupe de monuments d'après lesquels on commença l'étude de l'architecture géorgienne du Moyen Âge. A l'époque, l'ancienne conception de l'origine commune et unique de la basilique chrétienne avait déjà perdu son sens, et son intérêt se voyait supplanté par celui que l'on portait aux basiliques de divers pays, édifices qui fournissaient de très riches renscignements, montrant toute la complexité de la genèse et la diversité des développements de ce thème. C'est là que l'on comprendra l'attention qui retinrent les basiliques géorgiennes<sup>5</sup>.

Les recherches montrèrent qu'en Géorgie aussi, l'on pouvait suivre une évolution indépendante du thème de la basilique. Les plus anciennes con-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Voir les albums « Darbasi de Karthli » par G. Tchoubinachvili (édition de l'Academie des beaux-arts de Géorgie, 1923 et 1927). Plusieurs études sur Darbasi sont publiées par l'architecto L. Soumbadzé.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Il est intéressant de noter qu'on a découvert récemment en Géorgie une très belle voûte dans une tombe du 11e s. de notre ère.

<sup>4</sup> G. N. Tchoubinachvili, Sion de Bolnissi, Tbilissi, 1941, p. 193.

<sup>5</sup> Ibid., p. 194.

structions religieuses constituent un singulier exemple du croisement du thème de la basilique avec la construction centrique traditionnelle. Dans les petites églises des IV-Ves siècles, le profil extérieur senl - une haute nef centrale avec un toit à deux pentes et des nefs latérales avec un toit à une pente --- est emprunté à la basilique ; l'axe longitudinal, avec suite de piliers, n'est pas encore nettement exprimé, aussi n'y a-t-il pas encore de vraie nef. On a l'impression que les architectes géorgiens n'avaient pas vu de véritables basiliques et qu'ils s'adaptaient difficilement à ce nouveau thème, qu'ils ne connaissaient que d'après quelques descriptions. Ce n'est qu'à partir de la seconde moitié du Ve siècle, lorsque la nouvelle religion se répandit plus largement et que les constructeurs acquirent déjà une certaine expérience dans la construction des édifices religieux, qu'apparurent en Géorgie de véritables basiliques dont l'architecture se rapprochait des formes généralement admises. L'une des plus importantes, qui occupe une place considérable dans l'histoire de l'architecture géorgienne, est SION DE BOLMISSI, élevée dans les dernières décades du Ve siècle. Son examen, et celui d'autres constructions semblables du VIe siècle, permet d'affirmer que les basiliques géorgiennes forment, avec celles de Syrie, de Mésopotamie, d'Arménie, d'Asie Mineure et de Byzance un groupe distinct où se manifestent de facon évidente les divergences de leur architecture d'avec les moyens artistiques et techniques des basiliques chrétiennes romaines et hellénistiques. Voûtes, piliers, ares, trois nefs sous nn toit à deux pentes communes, fenêtres pratiquées seulement dans les murs transversaux voilà les éléments les plus caractéristiques de ce groupe. L'absence de narthex et la présence, dans plusieurs cas, de galeries le long des façades longitudinales, servant peut-être en même temps de narthex, est également typique. Les points communs que l'on retrouve dans les basiliques géorgiennes et celles des pays du Proche-Orient n'excluent guère la différence de leurs formes coucrètes et des détails.

La Géorgie est un de ces pays où il apparaît à l'évidence que la construction des basiliques n'est pas limitée aux IV-VII<sup>es</sup> siècles, première époque du christianisme dans ce pays. On continue d'en construire jusqu'à la fin du X<sup>e</sup> siècle, mais elles occupent alors une place secondaire, reflétant la grande influence des normes d'édifices à coupole<sup>6</sup>. Ce sont habituellement des constructions d'une longueur modeste, le plus souvent avec deux paires de piliers, et dans plusieurs cas avec des voûtes en bercean au centre des nefs latérales perpendiculaires à l'axe longitudinal.

Enfin, il convient de noter qu'en Géorgie a été créé un type tout à fait spécifique d'église sans coupole, que le professeur Tchoubinachvili a

dénommé « basilique à trois églises ». De l'extérieur, ces églises ont l'aspect d'une basilique à trois nefs, mais à l'intérieur la nef centrale et les bascôtés sont séparés par des parois. Ce type, répandu au début de l'ère chrétienne, ne possède pas en dehors de Géorgie de parallèles directs, bien que des motifs semblables apparaissent dans l'architecture de l'Europe occidentale, avant et pendant la période romane<sup>7</sup>.

Le thème de la basilique, importé en Géorgie, a beau subir un développement particulier, il ne peut cependant faire disparaître longtemps une autre tendance, liée aux anciennes traditions du Proche-Orient; dès le VI<sup>e</sup> siècle déjà, nous assistons à d'intenses recherches pour une solution dans les formes de coupoles, aboutissant vers la fin du siècle à la création d'une œuvre dont la composition est d'une valeur artistiques exceptionnelle et qui détermine en même temps la ligne toute particulière du développement ultérieur de l'architecture géorgienne<sup>8</sup>. Il s'agit de l'église de Djvari (Sainte-Croix) à Mtskhéta (568/87-604). Mais, avant d'atteindre ce degré, l'architecture géorgienne doit passer par maintes étapes dans la recherche de solutions artistiques et techniques d'édification d'un temple assez vaste pour contenir un grand nombre de fidèles, et répondant par ses fonctions à des exigences croissantes.

Pour déterminer la tendance à laquelle obéissent les constructions avec coupole, il est d'une importance fondamentale de préciser que, dans les églises géorgiennes (certaines constructions postérieures sont des exceptions rares), la coupole repose sur un carré, et qu'à l'époque paléochrétienne seules les trompes sont utilisées en Géorgie, alors qu'à la même époque Byzance ne connaît que le pendentif. Plus fréquent devient le thème de la tétraconque qui, au cours de son évolution, passe de la solution élémentaire . en simple quatre-feuilles (Dzveli Gavasi) au plan non encore définitivement coordonné, mais déjà compliqué de pièces supplémentaires (cathédrale de Ninotsminda, milieu du VIe siècle), jusqu'à Djvari de Mtskhéta où, sur un plan tant technique qu'artistique, est atteinte une parfaite harmonie. Divari de Mtskhéta<sup>9</sup> - tétraconque à 4 pièces (une à chaque angle de l'édifice), liées à l'espace sous la coupole par quatre niches angulaires est une œuvre originale de l'architecture géorgienne, qui n'a de parallèle qu'en Arménie. C'est justement à ce type de construction, dont la date d'érection fut faussement établie, qu'est liée l'interprétation exacte du développement de l'architecture géorgienne et de sa corrélation avec l'archi-

7 Sur les « basiliques à trois églises » voir les ouvrages : G. N. Tchoubinachvili, Histoire de l'art géorgien, t. 1, 1936; Architecture de Kakhetie, Tbilissi, 1959. Cf. J. Baltrusaïtis, Églises cloisonnées en Orient et en Occident. P., 1941.

<sup>8</sup> G. N. Tchoubinachvili, ibid.

<sup>9</sup> G. N. Tchoubinachvili, Monuments de Djvari, Tbilissi, 1948.

tecture des pays voisins. Grâce à l'étude approfondie des monuments et des sources écrites, grâce à une confrontation stylistique scrupuleuse, on a réussi à déterminer les dates exactes de la construction d'une série de monuments qui, avec Djvari de Mtskhéta, ont formé une étape très importante du développement. L'examen d'autres monuments identiques à Djvari et de leurs liens avec d'autres types plus anciens de constructions à coupole est également d'une grande importance pour la reconstitution du développement organique de l'architecture géorgienne.

Le type de Djvari de Mtskhéta représente le bilan, nous dirons la synthèse de tout le développement précédent. Pourtant, jusqu'au VII<sup>e</sup> siècle, l'architecture géorgienne à coupole passe encore par plusieurs stades. Le plus beau monument du stade suivant est l'église du village de Tsromi (premier tiers du VII<sup>e</sup> siècle). Sa composition se distingue considérablement de celle de Divari ; la coupole ne repose pas sur des murs, mais sur quatre piliers. Il s'agit ici du type de croix inscrite avec une seule abside, l'abside d'autel. A Tsromi apparaissent pour la première fois dans leur forme définitive plusieurs éléments qui deviendront plus tard très fréquents : du côté ouest, des chœurs, qui aident beaucoup à la création d'un intérieur majestueux; sur la façade est, des niches triangulaires, marquant la limite entre l'abside d'autel et les deux absides semi-circulaires avoisinantes. En dégageant le mur d'une masse superflue et en marquant sur la facade, à l'aide des niches, la partie la plus importante de l'église, l'architecte de Tsromi offre ainsi de nouvelles possibilités de composition et trouve la solution la plus rationnelle d'un problème qui se posait également en Syrie, où l'abside était enclose dans le mur rectiligne. Par son plan et sa structure, l'église de Tsromi est à l'origine du développement ultérieur de l'architecture géorgienne.

La troisième étape importante du développement de l'architecture avec coupole dans la première période du christianisme est représentée par les églises d'Ichkhani et de Banna : ce sont toujours des tétraconques, mais entourées d'un collatéral sur lequel s'ouvrent des absides en arcades supportées par des colonnes. Ce type de construction ne se développe complètement qu'en Géorgie et en Arménie. La confrontation d'Ichkhani, de Banna et des monuments arméniens du même type (Zvartnots) avec le temple de Bosra, où l'on avait découvert grâce aux fouilles de Crowfoot des absides similaires autour d'un espace central, montre à quel point peuvent être différents par leur structure des monuments dont les plans sont presque identiques. La présence de ce type de coupole dans les monuments géorgiens et arméniens, et son absence dans l'église de Bosra est le phénomène le plus important par lequel s'explique peut-être le fait que la construction des premiers est beaucoup plus compliquée.

A part les types principaux d'édifices à coupole, il en avait été élevé d'autres en Géorgie, moins importants, comme par exemple les églises du type croix libre. Certes, il ne suffit pas seulement de déterminer et de grouper les monuments. Pour montrer la véritable valeur et la maturité de l'architecture géorgienne, il était indispensable de prouver la présence à cette époque même de grands problèmes artistiques et d'un style complètement formé. Si la tâche principale de l'architecte de Sion de Bolnissi ou de la cathédrale de Ninotsminda était la création et la décoration d'un intérieur imposant, à partir de l'édification de Divari apparaît nettement un nouveau problème, qui devient le plus typique pour toute la période suivante de l'existence de l'architecture géorgienne ancienne : celui de la façade, conçue comme une partie achevée du point de vue artistique, le problème de l'équilibre stylistique de l'intérieur et de l'extérieur du monument religieux, la détermination d'un système de décor de la façade. On sait bien que ce n'est pas une tâche qui se concevait de soi-même : les premiers monuments byzantins, qui en fait n'avaient pas de véritable facade. en sont autant de preuves.

Il est en même temps important de constater que la confrontation avec les monuments byzantins fait apparaître la différence et le développement indépendant de l'architecture géorgienne, non seulement dans les détails, mais aussi dans la solution générale du style. On peut affirmer que la symétrie, l'équilibre de la construction, la rigueur des formes et des détails, la grande réserve du décor, autrement dit l'« esprit classique » évident de Djvari, de Tsromi et d'autres monuments de l'époque les distinguent des monuments byzantins de la même période et surtout de Sainte-Sophie de Constantinople, où s'est incarné le plus nettement l'esprit de l'art byzantin.

Les recherches de ces dernières années nous ont aussi enrichis de découvertes de monuments de l'architecture civile et militaire du début de l'époque féodale. Mais les données qui nous sont fournies par les monuments religieux, restent toujours les plus complètes et les plus significatives pour la compréhension du processus essentiel du développement de l'architecture du Moyen-Âge. C'est pourquoi nous nous sommes bornés à leur examen.

V. V. Béridzé,

Académio des sciences, Institut d'Histoire de l'art géorgien, Tbilissi.

# LES RÉSULTATS DES FOUILLES ARCHÉOLOGIQUES RÉCENTES EN GÉORGIE \*

Des progrès remarquables out été réalisés au cours des dernières vingt cinq années, dans les études archéologiques de la Géorgie.

Les résultats des récentes fouilles, qui ont permis la découverte de matériaux anciens considérables, éclairent sous un jour nouveau l'histoire de la culture matérielle des époques les plus reculées de l'histoire géorgienne et revêtent en outre une grande importance pour l'étude de l'histoire des pays voisins.

La brièveté de cette communication nous oblige à nous limiter aux problèmes essentiels de la vie des races et des peuples, qui habitaient jadis, les territoires de la Géorgie contemporaine.

L'un de ces problèmes, exploré avec succès par uos archéologues coucerne l'histoire de la métallurgic ancienne et se rapporte aux découvertes des vestiges d'ateliers et d'anciennes farbrications métallurgiques. Depuis plusieurs années déjà, des études étaient consacrées aux habitations et aux tombes de l'époque du bronze et particulièrement à la période du bronze ancien, et d'une façon plus générale à la première apparition du métal.

L'étude de ces monuments, qui est liée aux questions de la naissance de la métallurgie ancienne et aux découvertes des plus anciens centres de production métallurgique, avait donné des résultats tout à fait remarquables, mais les découvertes, faites par l'expédition aux sources du Rioni l'ancien *Phâse* ou *Phâsis* (où, au cours de ces dernières aunées, ont été mis à jour des vestiges d'habitats de producteurs de métaux) ont dépassé toutes les espérances et ont permis d'étudier des anciennes mines et des produits de minerais ferreux (expédition de G. F. Gobedjichvili).

Parmi les matériaux déconverts dans ces anciennes mines se tronvent plusieurs centaines d'outils de pierre de toutes sortes : marteaux, pies, enclumes et moules destinés à la production en série et au coulage de pièces et d'armes de bronze. Il est difficile d'évaluer la véritable portée de cette découverte; d'autant plus qu'on se trouve en présence d'une grande quantité d'objets de bronze avec alliages d'antimoines et de cuivre arsémifère.

\* Communication du professeur A. M. Aphakidzé au XXVe Congrès International des Orientalistes à Moscou, 1960, traduite par le colonel N. Tokhadzé. Des fouilles d'habitats de la période énéolithique et du bronze ancien, mis à jour en Géorgie et an Caucase en général, se révèlent non moins fructueuses.

Les découvertes touchant aux cultures énéolithiques et du bronze ancien sont particulièrement intéressantes à l'heure actuelle, car il n'existait guère jusqu'à ce jour de matériaux de quelque importance de cette époque et c'est seulement grâce aux découvertes des dernières années qu'on est parvenu à disposer des matériaux extrêmement divers de l'époque énéolithique et de ceux de la période initiale de la métallurgie ancienne.

Des nombreux habitats énéolithiques ne différant guère entre eux ont été déconverts en Géorgie Orientale; ces habitations occupent une surface rectangulaire ou légèrement arrondie, parfois même en forme de cercle. En plus de différentes sortes de céramiques, particulièrement intéressantes, on y trouve des objets métalliques : des demi-spirales, des petits conteaux, des kinjals plats, des épingles d'aspects divers, des bracelets, des ontils en forme de faueille, et surtout des moules en terre glaise pour conlée du métal.

L'étude de ces vestiges montre que parmi les produits métallurgiques de l'époque énéolithique se trouvent des objets travaillés à froid; la microstructure des pièces explorées est caractéristique des métaux forgés par battage. De plus l'examen chimico-métallographique de ce groupe révèle que les métallurgistes de cette époque connaissaient déjà des composés assez complets de cuivres arsénifères polymétalliques, d'origine naturelle, semblables par leurs qualités et leurs propriétés au bronze fondu et coulé.

L'exploration d'habitats énéolithiques de Géorgie et l'examen des monuments analogues du Cancase et de l'Asie Antérieure posent aux archéologues l'important problème de la précision à apporter à la détermination des périodes d'appartenance des monuments, de la première apparition du métal et de l'aparition des traits caractéristiques locaux.

Après avoir élargi l'étude de l'histoire de l'ancienne métallurgie du cuivre en Géorgie, nos archéologuees n'avaient pas jusqu'à ces derniers temps accordé l'attention nécessaire à l'étude de l'ancienne métallurgie du fer mais, au cours de ces dernières années, ils ont réalisé des progrès sensibles et l'étude des monuments de l'époque de fer ancien, découverts à Mtskhèta et en autres lieux de la Géorgie Orientale, prouve que les tribus qui habitaient ces lieux 3.000 aus avant notre ère connaissaient déjà la production du fer, et qu'ils étaient même passés maîtres en la matière.

Les dernières découvertes démontrent d'une façon convaincante que ces maîtres de forges utilisaient avec succès des traditions hautement développées dans la métallurgie du bronze.

Vers le milieu du Ier millénaire avant notre ère, la production du fer

était très florissante. On peut citer comme preuve des fouilles de Sarkiné (1954-1956) où, sur une étendue assez restreinte on a découvert une quautité impressionnante de scories de fer, de morceaux de fer à demi fabriqués, des pièces de fonte, une pelle spéciale à manche de fer pour râclage de fours à minerai, des ruines de ces fours et d'autres vestiges caractéristiques d'une région productrice de fer, qui devait être d'une grande importance pour la puissance économique de la capitale de l'Ibérie et même pour l'ensemble du rovaume.

Les fouilles d'habitat de l'époque féodale de la Géorgie montrent que l'accroissement de l'extraction de minerais de fer et l'amélioration des fonderies ont joné un rôle déterminant dans l'établissement d'une puissante monarchie féodale.

Les récentes fouilles dirigées par Mr, J. A. Gzélichvili, ont mis à jour de nombreuses mines et des vestiges de production qui témoignent de l'extraction et de la production, aux XI<sup>e</sup> et XII<sup>e</sup> siècles, de plusieurs milliers de tonnes de minerai de fer.

Parmi les problèmes mis en lumière par les dernières fouilles se situe l'Histoire des Villes et la Vie Citadine de l'ancienne Géorgie relevée par les monuments de Mtskhéta, d'Ourbnissi, de Khovlé, Tbilissi, Oudjarma, Ronstavi, Vaui, Pitsounda, Koboulétie, Phitchvari etc...

Les fouilles de Mtskhèta ont été menées sur une assez grande échelle et nons disposons, an terme de 25 années de prospection, une telle richesse et d'une telle variété de monuments de la culture matérielle et d'épigraphies, que l'histoire de l'ancienne capitale de Karthlie, l'une des plus anciennes villes de tout le Proche Orient, s'ouvre devant nous dans toute sa plénitude et dans toutes ses formes.

Mtskhèta était une grande eité située au confluent des vallées, sur les rives des fleuves Mtkvari (Koura) et Aragvi. Elle se composait de deux parties importantes : la ville de la rive d'Armazi sur la rive droite du Mtkvari et la ville de la rive Moukhrani sur la rive gauche. Mtskhèta devint une grande cité par la réunion d'antiques agglomérations conservant toute leur importance économique et militaire en tant que secteurs particuliers (Oubani) d'une grande capitale.

Les fouilles ont mis à jour nombre de ces quartiers de l'ancienne capitale, dénommés Dzvéli-Mtsekhèta, Tsitsamouri, Armaztsikhè, Sarkiné, Sapitiakheho, etc., en même temps qu'elles ont résolu des problèmes de localisation de certains lieux historiques notamment Garmosiki, Sissamori et Sarkiné, mentionnés dans la géographie de Strabon, ainsi que dans les anciens écrits géorgiens.

On constate que la capitale était située sur la grande voie commerciale unissant la Bactriane, les Indes et autres contrées d'Orient à l'Occident; elle comprenait les résidences des rois et des grands dignitaires, des quartiers de commerce et d'artisauat, les villes intérieures des divinités Armazi et Zadéni, ainsi que de grandes étendues agricoles et en particulier des vignobles transplantables, placés à l'abri d'un mur d'enceinte et de puissantes tours érigées sur des fondations carrées en pierre de taille.

De nombreux « Oubani » tout en conservant leurs diversités particulières, possédaient des traits de caractère commun. Les batiments d'hahitation étaient situés sur les hanteurs : Baguinéthie, Tsitsamouri, Kodmani, Savané etc... les cimetières se tronvaient an pied des hauteurs et des constructions destinées aux cultes sur des pitons dominants : Zédazéni, Mt-khetis-Gora, Karthlis-Qédi, Djvaris-Bortsvi etc... Dans les fonds se trouvaient également des bâtiments agricoles et des ateliers artisanaux, etc...

« Oubani » étaient protégés par un système de forteresse, et les secteurs des deux rivés opposées du Mtkvari et de l'Aragvi étaient réunis entre eux par des ponts solides.

Le processus de la naissance et de la croissance d'une ville ancienne, comme le démontrent les fouilles, était caractéristique pour l'ensemble de l'Ibérie.

On pourrait prendre comme exemple Tbilissi, située sur une importante voie de transit et de commerce, qui s'est développée à la suite d'accroissements d'anciennes agglomérations disposées sur les deux rives du Mtkvari. Des déconvertes archéologiques prouvent que de telles agglomérations, réunies en une seule cité, étaient : Didoubé sur la rive gauche du Mtkvari, où existaient des habitats de l'époque du bronze ancien, Navtlougui avec ses habitations de l'époque du bronze tardif et des objets caractéristiques de la culture denommée culture géorgienne orientale du bronze.

Issaui, Sabourthalo, Délissi, Védzissi et tont un groupe d'habitations (non encore suffisamment étudiées, réunis sons l'égide de Tbilissi, dont le quartier était sitné au voisinage des sources sulfureuses chaudes et se distinguaît dès le début par son fortin, dominant les gorges du Mtkvari, devinrent par la suite l'acropole de la nouvelle capitale.

On peut relever les mêmes constatations à Ourbnissi, devenue une ville par la réunion d'Ourbnissi, Rouissi, Khisanaanth-Gora, Kvartzéla etc... Le même processus est observé à Gori et Ouphlis-Tsikhé, où furent découverts des vestiges d'installations défensives du type de celles de Mtskhèta.

Ainsi le mécanisme des naissances des villes et de l'apparition de la vie citadine, étudié d'après les données archéologiques de Mtskhèta, se révèle le même pour toute l'Ibérie.

En tenant compte des résultats de récentes fouilles, on peut affirmer qu'un rôle déterminant avait été joué dans la prolifération des villes d'Ibérie par le haut degré du développement interne de la société au cours du premier millénaire avant J.-C.

Pour étayer une telle affirmation, on pourrait citer les fouilles de Khovlé-Gora où, sons la direction de M. A. Berdzénichvili, ont été mises à jour une grande agglomération avec des maisons à plusieurs conches (étages) gronpées autour des ouvrages fortifiés an sud-est du mamelon (des quartiers résidentiels), les vestiges de fours destinés à la cuisson de céramiques (dans les quartiers de production), les cimetières dans les fonds et des ensembles de défense et du culte sur des pitons. Ainsi done nous sont révélés des éléments essentiels d'agglomérations importantes des époques du bronze tardif et du fer ancien, qui se sont par la suite transformées en villes de l'ancienne Ibérie.

Des constatations analogues sont faites à Bolnissi et Khovlé où on voit se déconvrir, au fur et à mesure l'avancement des fouilles, des contours d'habitations, avec tous les éléments de base d'une ville future.

Par contraste avec les villes d'Ibérie et même les villes de l'intérieur de Colchide, Dioskonria était une ville située au bord de mer, près de la zone côtière où des tribus se rencontraient dans un but d'échange et de commerce; les ouvrages défensifs étaient ici destinés à protéger les places de marché et les ateliers d'artisans, les fortifications étant situées au bord de mer.

Des fouilles offrent un matériel précieux pour l'étude de l'histoire des villes et des hameaux de l'époque féodale. Oudjarma et Rousthavi appartiennent à cette époque (fouilles G. A. Lomtatidzé). Là encore, l'on découvre le même processus de fondation d'une ville, basé sur l'existence initiale d'une petite agglomération de l'époque du fer ancien, qui s'est transformée en citadelle au début de l'époque féodale.

On a pu suivre le développement progressif des hameaux comprenant des bâtiments d'habitations, des complexes de production et des ateliers artisanaux de céramiques, de verroterie, de joaillerie, et se faire un tableau des rapports sociaux aux époques moyenne et tardive du féodalisme (fouilles de I. A. Gzélichvili). Aux premiers siècle avant notre ère, on peut observer une nouvelle tendance en Géorgie, d'après les monuments mis à jour à Mtzkhèta, Vani, Ourbnissi, Soukhoumi et Pitchnari, où il n'est pas difficile de constater l'augmentation du nombre d'objets, montrant la prédominance du goût gréco-hellénique et romain.

Ces objets provenaient sans doute en partie des pays sous l'influence de ces cultures. A partir du le siècle avant J.-C., on peut suivre des importations massves en Géorgie d'objets d'origine gréco-romaine, ce qui témoigne de l'inclusion des villes géorgiennes dans le commerce international.

Les découvertes faites aux sources du Rioni nous mettent en présence

des liens commerciaux entre les monde antique et les populations des régions de la haute montagne du Caucase. Parmi les marchandises importées, une place importante revenait aux parures et ornements en argent, gemmes, verroterie d'Égypte en pâte bleu ciel, scarabées et pierreries de l'Asie Mineure et de Syrie. L'entrée dans le commerce international des grandes villes d'Ibérie et de Colchide est parfaitement illustrée par l'abondance des pièces de monnaie que l'on découvre dans les grandes centres.

La monnaie romaine, paflagonne, les dinars d'Auguste et les Drahms de Gotarze, ainsi que leurs imitations locales abondent dans les fouilles de Bitchvinta et Soukhoumi et nous offrent un tablean fort intéressant de l'ampleur de la circulation monétaire étrangère. On y découvre, à côté des nombreuses pièces romaines et byzantines, la monnaie de Khersonèsse, de Bosphore, du royaume du Pont ainsi qu'une grande quantité de monnaies de Trébizonde stockées à Bitchvintha, ce qui démontre clairement l'existence des liaisons économiques importantes entre Pitiunta, Dioscourie et Trébizonde et révèle l'ampleur de la circulation de la monnaie de Trébizonde.

En outre, une large circulation des pièces de monnaie locale, les plus anciennes « Colchik » au VI<sup>e</sup> siècle avant J.-C., des pièces d'or « Statèr » Aki, Savlaka, ainsi que des staters frappés à l'imitation de ceux d'Alexandre de Macédoine et de Licimakhe, l'abondance de toutes ces monnaies étrangères, en même temps que l'accroissement des marchandises importées prouvent bien l'élargissement des relations entre la Géorgie, le monde antique et le Proche Orient.

Les villes importantes d'Ibérie et de Colchide, traversées par les voies de transit et de commerce, acquéraient une grande importance et exerçaient naturelleement une influence sur le développemenet économique et social du pays.

Les anciennes villes devenaient des grands centres commerciaux et d'artisanat.

Les dernières déconvertes nons permettent de constater l'existence dans les villes des groupements par métiers : potiers, charpentiers, orfèvres, tailleurs de pierre, forgerous, mouleurs, fondeurs, souffleurs de verre et d'ouvriers en bois travaillant dans les ateliers royaux (arsenaux) on chez des propriétaires privés, possessenrs d'esclaves et produisant des produits d'échange et des marchaudises pour l'exportation.

On peut observer l'existence, dans les villes d'Ibérie et de Colchide. d'une conche sociale de gens de métiers et d'artisans jusqu'à an moins six siècles avant J.-C.

Parmi les nouvelles découvertes, celles des monnuents épigraphiques sont les plus remarquables. A Mtskhèta se trouve un groupe important d'épigraphes; parmi elles, il faut mentionner les épitaphes du grand maître peintre et architecte de Mtskhéta, la célèbre bilingue d'Armazi, l'épitaphe en araméen du Pitiakheh Chargaz, les inscriptions sur les plateaux et plats du Pitiakheh Bermsoumi, les embellissements de Zévakhos et de Karpaki, les inscriptions sur des coupes d'argent d'Armaziskhèvi et de Bagninethie.

Ces épitaphes, déchiffrées, traduites et commentées avec leurs significations historiques, ont fait l'objet de remarquables études de G. V. Tseretheli et d'autres savants, nons offrant aiusi des témoignages précieux sur l'organisation politique du royanme ibère au premier siècle de notre ère.

Grâce à ces travaux, nous savons maintenant que les rois des Ibères (Pharsmane, Mitridat, Khsèfarnong) portaient le titre de Grand Roi, « le Grand Roi des Ibères»; la répétition fréquente de ce titre, remarque le Prof. S. N. Djanachia, « témoigne que nons avons affaire à une forme légalisée d'appelation : 'Roi des Ibères, le Grand Roi'».

Après le roi, d'après les inscriptions, les plus hauts dignitaires du royaume étaient des *Pitiakhches* et des *Karismoouravni* (Offmaïsters on Maréchaux de la Cour) — les Pitiakhches appartenaient à la haute noblesse — « ouphali » (seigneur), ils possédaient des esclaves, des domestiques et des sujets, comme nous le montrent les travaux de (4. V. Tséretheli,

L'analyse des inscriptions de Mtskhèta révèle que, dans les rapports avec les états étrangers, on se servait des langues grecque et araméenne et que ces langues étaient employées dans des documents officiels du royanme des Ibères. Ceci est confirmé par des inscriptions araméennes à Bori, Baguinèthie et Ourbnissi.

> A. M. Aphakidzé, Tbilissi,

# APERÇU SUR L'ARCHITECTURE RELIGIEUSE GÉORGIENNE

Rares dans le monde sont les pays qui, telle la Géorgie, voient sur un territoire relativement restreint se dresser autant de monuments anciens.

Maintes fois occupé par l'ennemi, sa population souvent décimée, ses œuvres d'art détruites ou même rasées au cours d'une existence deux fois millénaire, ce pays a fait les plus grands sacrifices pour conserver son indépendance, son caractère national, sa langue et sa culture.

On dénombre actuellement quelques milliers de monuments de construction ancienne sur l'ensemble du territoire. Il est évident que ce n'est là qu'une mineure partie des œuvres artistiques créées par le peuple géorgien. Un grand nombre d'entre clies a été anéanti par les envahisseurs et le temps. Les édifices religieux, probablement plus solidement construits, sont les mieux conservés et out été moins touchés que les habitation: privées, les palais et les forteresses <sup>1</sup>.

Ces œuvres d'art, d'une grande variété dans des divers domaines, possèdent leur signification nationale et religieuse. Elles démontrent la valeur de la civilisation qui les a créées et sont susceptibles de jouer un rôle important dans l'étude de la civilisation universelle, à la mesure de l'importance de l'art géorgien dans l'évolution de l'art en général. Nombreux sont en effet les monuments géorgiens qui, par la perfection de leur réalisation artistique, sont dignes d'être comparés aux chefs d'œuvre du génie humain.

Les origines du peuple et la formation de la nation géorgienne appartiennent aux âges les plus reculés de l'histoire.

De récentes fouilles archéologiques à Thrialéthi, Samgori, Mtskhetha, ont mis au jour différents objets artistiques de 3 et 2 millénaires, dénotant le haut degré de eivilisation de cette époque.

Mille ans environ avant notre ère existaient déjà sur le territoire de la Géorgie actuelle deux états géorgiens : l'Ibérie et la Colchide.

1 Durant des siècles, le peuple géorgien a protégé ces monuments historiques (légués par les aïeux), les considérant comme lieux saints et richesses nationales. Après la Révolution ils furent abandonnés à leur sort ou détruits, comme la Chapelle antique de St. Georges, au village Vatchnadzianth (l'un des exemple de l'évolution architecturale). Cot état de chose n'n heureusement pas duré longtemps et, actuellement, une société pour la défense du « Patrimoine National des Monuments Historiques » s'occupe de restaurer cette richesse nationale, déclarée propriété d'État. Elle a déjà partiellement restauré les ruines de la remarquable Cathédrale du Roi Bagrat (XIIe siècle) à Koutaïssi. D'après Xénophou et Strabon, la Géorgie avait à cette époque une importante population, possédait de nombrenses villes fortifiées avec des tours à plusieurs étages, des palais, des marchés converts, ainsi que de nombreux autres établissements à caractère social.

C'est en vieille nation civilisée que la Géorgie aborde l'ère chrétienne. Convertie officiellement au Christianisme au début du IV<sup>e</sup> siècle, elle renoue des relations avec les pays méditérranéens, le centre de la culture chrétienne, où elle édifie des monastères et des églises géorgiennes : en Palestine, au Sinaï, à Constantinople, au Mont Athos, en Syrie, en Bulgarie, etc...

Ainsi la Géorgie était du petit nombre de ces pays qui, à l'avant-garde de la civilisation chrétienne, participèrent à son développement.

Des liens indissolubles unirent désormais la Géorgie à la civilisation européenne chrétienne. Cette étroite relation culturelle avec l'Occident se prolongea jusqu'en 1453, époque où Constantinople fut prise par les Tures. La Géorgie ainsi encerclée par les Musulmans se trouve obligée de chercher une nouvelle voie par la Russie, demi-asiatique, pour pouvoir maintenir ses relations avec l'Occident.

Si ou ne possède plus sur le territoire actuel de monuments architecturaux de l'époque préchrétienne susceptibles de nous faire comprendre l'évolution de leur création, l'on possède par contre, à partir de l'ère chrétienne, de nombreux monuments dont l'étude permet de se faire une vision claire et nette des étapes de leur création.

Sainte-Sophie de Constantinople et les mosaïques de Ravenne, point eulminant de l'évolution créatrice byzantine (VI<sup>e</sup> siècle) gardent une place prépondérante dans l'histoire de l'art byzantin, que l'évolution suivante tout en utilisant quelques éléments de cette inspiration n'a jamais pu atteindre, alors que l'art géorgien présente une évolution artistique complète et qu'à plusieurs reprises il atteint à l'apogée de la perfection créatrice.

Au V<sup>e</sup> sidele, époque où le christianisme devient religion d'état, des problèmes nouveaux se posent à l'architecture géorgienne. Cette période, qui va jusqu'au VI<sup>e</sup> sidele, est une période de préparation et le recherches.

Les VI<sup>\*</sup> et VII<sup>e</sup> siècles constituent la période du plein épanouissement. Les monuments de ces deux siècles peuvent être considérés comme des chefsd'œuvres et l'aboutissement d'une époque qui nous a laissé de nombreux œuvres architecturales.

Lorsque, dans le courant de la seconde moitié du VII<sup>e</sup> siècle, les Arabes occupent le sol géorgien, leur domination se fait sentir dans les centres politiques du pays. Les provinces limitrophes, par contre, renforcent leur puissance et parviennent à créer de nouveaux centres enlturels.

Isolées géographiquement, coupées politiquement, les provinces géor-

giennes créent, en différents endroits, des traditions artistiques différentes quant à leurs formes externes, mais identiques du point de vue de l'inspiration artistique.

C'est ainsi qu'en même temps se créent les centres eulturels dans les différentes provinces, comme Tao-Klardjéthie, Abkhazéthie, Kakhéthie, etc...

La lutte acharnée menée contre l'hégémonie arabe d'une part et pour l'affermissement d'un pouvoir central d'autre part, se termina par la vietoire du peuple géorgieu. C'est le Roi David le Constructeur qui mena cette lutte et prépara l'Age d'Or de l'histoire géorgienne. C'et Age d'Or, sous le règne de Thamar, est l'époque du philosophe néoplatonicien Jean Petritzi, du poète Chota Ronsthavéli, des artistes orfèvres Bekha et Bechken Opizari, ainsi que de nombreux artistes anonymes, bâtissenrs d'églises, anteurs de fresques et de mosaïques.

Vers la fin de cette période, une seconde catastrophe, encore plus terrible, s'abat sur la Géorgie — l'invasion des Tartares et Mongols. — L'occupation du pays provoque évidemment une décadence du niveau culturel et politique du peuple géorgien.

Durant les XVI<sup>e</sup>, XVII<sup>e</sup> et XVIII<sup>e</sup> siècles, l'art géorgien parvient cependant à renaître quelque peu malgré la situation du pays, engagé dans une lutte à mort contre les peuples musulmans.

Mais les monuments architecturaux de cette période n'égaleut pas en grandeur et en perfection ceux de l'Age d'Or.

L'épanouissement de l'art géorgien devient particulièrement éclatant à partir de l'époque où la religion chrétienne, solidement enracinée dans le pays, modifie progressivement l'aspect de la civilisation, lui conférant un seus nouveau et infusant de nouvelles aspirations.

L'église de SAINTE-SION de BOLNISSI, située à 70 km, de Tbilissi, est la pièce maîtresse de l'art architectural géorgieu à ses débuts. Elle présente un intérêt par l'ampleur de ses formes et par sa solidité.

Une inscription découverte dans l'église indique l'époque de sa construction : 478 à 493.

Ste SION est une basilique à trois nefs, avec l'abside ressortant en demi-cercle, et possède une galerie découverte le long de toute la façade. A l'intérieur, la basilique est divisée par cinq paires de colonnes en forme de eroix.

L'église est couverte par un toit en double pente. Les nefs sont couronnées par des voûtes : la principale est cylindrique, les latérales demi-cyflindriques.

Dans la partie sud du bâtiment, un emplacement à deux absides a été reservé et constituait le baptistère.

Les chapiteaux, à l'intérieur de l'édifice, sont ornés de motifs décoratifs divers. Des dessins à forme géométriques ont été taillés dans la pierre, inspirée par la flore, la faune et des croix de formes variées.

Au V<sup>•</sup> siècle, on continue à bâtir des églises en forme de basilique, à l'exemple de celle de BOLNISSI..

Parallèlement avec les basiliques traditionnelles se développe un nouveau genre de basilique, appelé par l'académicien géorgien G. Tchoubinachvili « basilique à trois églises ». C'est lui qui, le premier a remarqué la particuliarité de cette forme, gardant extérieurement la forme d'une basilique, la nef centrale étant partagée à l'intérieur par des parois permettant trois services religieux indépendants. Ce genre de construction se retrouve seulement en Syrie.

Ce genre de construction de basilique n'ayant pas de fondation traditionnelle locale, ne pouvait devenir l'expression idéale de l'architecture géorgienne. Cet idéal ne pouvait aboutir qu'à une forme de compole typique de la construction géorgienne, comme sons le nom de « darbazi». C'est l'habitat de paysans géorgiens, de tradition millénaire, créé déjà par les Sumériens. La forme pyramidale du toit, ouvert en hant pour l'éclairage et l'évacuation de la fumée, est caractéristique de cette construction civile.

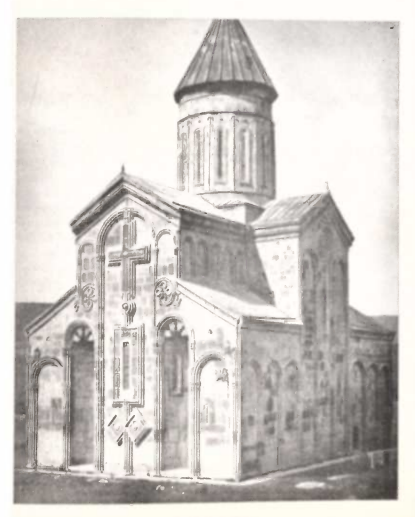
La forme de basilique est toutefois progressivement abandonnée au profit d'édifices à coupole centrale.

La coupole de l'église géorgienne est conique, portant sur le col.

La hauteur du cône égale celle du col. Plus tard le col prend la forme d'un polyèdre et par conséquent, le cône devient aussi polyédrique, ce qui augmente l'impression d'envol. Plus la coupole s'élance, plus les frontons qui couronnent la façade deviennent hauts et l'angle supérieur aigu. Chaque façade a trois parties : un haut fronton central flanqué de deux ailes latérales; les fronton et les ailes sont séparés les uns des autres par trois ou cinq cadres arqués, les cadres s'élèvent d'en bas jusqu'au toit; les ornements principaux, dans l'architecture géorgienne sont des entrelacs variés. Nulle part ailleurs, cette ornementation n'atteint la perfection géorgienne et c'est cette harmonie qui fait la beauté des églises géorgiennes.

L'église «SAMTHAVISSI», édifiée en 1030, représente le type de construction où fut largement utilisée l'ornementation si particulière aux façades des églises géorgiennes, et qui servit de base pour son évolution.

Dans l'église de la Sainte-Croix de MTSKHETHA («Djvari»), la coupole repose sur les murs extérieurs. C'est la première période de la coupole centrale, utilisée dans la construction de l'église; la deuxième période commence au X<sup>e</sup> siècle où la coupole repose au centre du bâtiment, sur quatre piliers isolés.



Samthavissi, 1030

L'église de Sainte-Croix de Mtskhetha est bâtie sur l'emplacement même où, d'après une antique tradition, Sainte NINO, évangélisatrice de la Géorgie, déconvrit une croix de bois qui attira, de Géorgie comme des pays les plus lointains, des foules de pélerins venus pour la vénérer.

Le Roi de Karthlie, Stéphanose 1<sup>er</sup>, y édifia la célèbre église de la SAINTE-CROIX. Elle se dresse sur un rocher démudé, conronnant son sommet, exactement en face de MTSKHETHA, qui devait devenir plus tard le siège du Patriarcat de Géorgie. Le monument sonligne la beauté des montagnes environnantes. On dirait la sentinelle muette de Mtskhetha, son âme et son symbole.

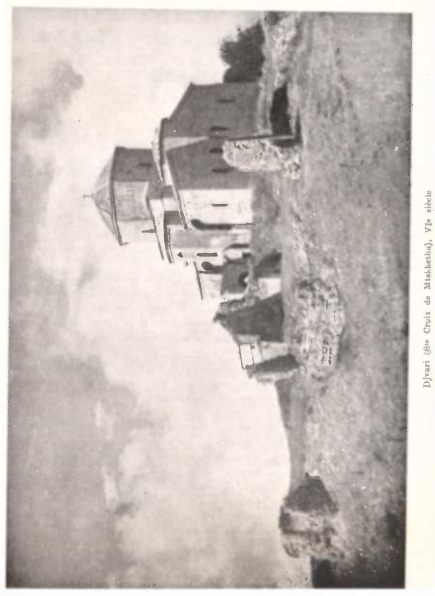
D'après les inscriptions trouvées dans l'église et conformément aux données historiques, elle a été bâtie entre les années 586 et 604.

En plan, c'est une croix dont les branches s'achèvent par des absides en demi-cercle. Les angles du carré situé sons la coupole se terminnent par des niches en quart de cercle. Des portes, au fond de ces niches, s'ouvrent chacune sur une salle. Une de ces salles a une porte de sortie communiquant avec l'extérieur. C'était l'emplacement réservé aux femmes, Les autres salles étaient destinées an besoins du culte. Par sa construction, l'édifice s'est révélé d'une extrême résistance, ayant près de quatorze siècles d'existence. Ses proportions sont importantes, ce qui confère à l'espace intérieur de l'édifice une impression de grandeur solennelle.

L'architecture extérieure du monument suit les divisions intérieures de l'église. Les ornements des façades caractérisent l'époque de l'épanonissement de l'art architectural géorgien. Les ornements des sommets des fenêtres attirent particulièrement l'attention. Des bas-reliefs représentant les bâtisseurs de l'église ornent la façade est. Stephane 1<sup>er</sup>, Roi de Kharthlie, figure sur l'un de ces bas-reliefs. On y voit ce prince en vêtements civils, à genoux, les mains tendues vers le Sauveur; le Christ tient dans la main ganche l'Évangile et un pan de son vêtement est passé autour de son bras. La main droite est allongée au-dessus de Stéphanos en un geste de bénédiction. L'ensemble a été taillé dans un seul bloc de pierre. Le visage de Stéphanos a toutefois beaucoup sonffert au cours des siècles. Celui du Christ est encadré d'une barbe frisée; ecci est certainemeent dû à l'influence de l'art assyro-babylonien.

De l'autre côté, symétriquement à Sthéphanos, est placé son frère Demetrius; l'Archange Saint-Michel se tient à côté de lui. Malheureusement leurs visages ont également été abîmés.

Le tympan du portail de la façade sud porte en bas-relief deux anges élevant une croix fleurie. La position des corps de ces anges produit l'impression d'un envol.



Ainsi, l'église de la Sainte-Croix de Mtskhetha constitue une synthèse et un aboutissement de toutes les recherches architecturales géorgiennes des siècles antérieurs.

De nombreuses églises furent édifiées au cours de la même période. L'église de la Sainte-Sion d'ATHEN1, qui se dresse dans les environs pittoresque de la ville de Gori, appartient à cette époque. Ses bâtisseurs n'ont pas fait preuve d'une grande originalité, s'inspirant par trop fidèlement de la conception architecturale de la Sainte-Croix de Mtskhetha. Cependant, cet édifice possède de belles fresques.

L'église TSROMI, bâtie entre 626 et 635, représente la période suivante du développement de l'architecture médiévale géorgienne. Malheureusement, ce monument ne nous est pas parvenn dans son état primitif, car il a été détruit lors d'une des innombrables invasions. La coupole est iei supportée par quatre piliers indépendants. La partie principale de l'église a une forme rectangulaire et est flanquée du côté est, d'une abside à deux salles. La base de la coupole avait une forme carrée; actuellement, celle-ci est presque complètement détruite. Dans la façade est apparaissent pour la première fois de profondes niches. ('ette innovation de l'architecture sera souvent imitée par la suite.

La mosaïque de cette église était célèbre. Malheureusement, cette mosaïque nous a été révélée dans un état de grande dégradation. Le visage du Christ s'est particllement conservé. Malgré la destruction de la mosaïque de TSROMI, l'analyse iconographique, comme celle de la composition et du style, rattache cette église aux monuments architecturaux des VI<sup>e</sup> et VII<sup>e</sup> siècles.

Étape suivante de l'évolution : églises d'ICHKHANI et de BANNA; ce sont toujours des tétraconques entourées d'un collatéral, où s'ouvrent des absides en arcades supportées par des colonnes.

L'église de BANNA est l'exemple type d'église du VII<sup>e</sup> siècle. Elle se trouve dans l'ancienne province géorgienne de Tao-Klardjethie (actuellement en territoire ture). Cette église est presque entièrement en ruine. En plan, elle a la forme d'un cercle fermé surmonté d'une coupole. Son diamètre est de 38 mètres, sa hauteur de 30 mètres.

La construction d'édifices à plusieurs absides cesse au X<sup>e</sup> siècle et ce sont des églises à forme rectangulaire qui les remplacent. A partir de cette époque, ce système de construction se répand à travers le pays et continuera à inspirer les architectes au cours des siècles ultérieurs.

Au cours du Moyen-Age, plusieurs systèmes principaux se formèrent dans l'architecture géorgienne, systèmes qui subirent des évolutions lentes et chronologiques. La cathédrale d'OCHKI (958-961) appartient au premier groupe. Le plan de cette cathédrale est une croix. La coupole repose au centre du bâtiment sur des piliers isolés. Les côtés de la croix, sanf le côté ouest, se termineut par des absides.

A partir du XI<sup>e</sup> siècle, l'architecture ainsi que les arts plastiques en général, atteignent leur plein développement. Il faut souligner, en premier lien, que le type de cathédrale à coupole s'est imposé définitivement. La forme du plan prend un aspect bien déterminé, c'est-à-dire la forme rectangulaire d'est en onest, en forme de croix; une coupole, au milieu, reposant sur quatre piliers isolés. L'abside de l'autel est presque toujours tournée vers le mur interne. Les dimensions se modifient et l'édifice se développe en hauteur, la coupole également.

Les églises édifiées au X1° siècle dépassent de loin, par leurs dimensions, celles des siècles antérieurs. La forme en basilique disparait presqu'entièrement. Un soin particulier est apporté à la décoration des édifices religieux, principalement aux ornements. Les façades, les portes et les fenêtres sont inernstées de rosaces et de croix. Des ornements figurent également sur les coupoles.

An cours des siècles antérieurs, l'art de l'incrustation en était encore au stade primitif. A partir du XI<sup>e</sup> siècle, les artistes parviennent à la maîtrise de leur art, l'incrustation devient plus profonde, les formes plus plastiques. Les nurs, à l'intérieur des églises, se couvrent de mosaïques et de fresques.

Les monuments du XI<sup>e</sup> siècle les plus représentatifs de la perfection atteinte à cette époque sont :

- la cathédrale de BAGRAT, dans la ville de Koutaîssi,

- la cathédrale de SVETITSKIIOVELI, à Miskheiha, et

- la cathédrale d'ALAVERDI, en Kakhétie.

Cathédrale de Koutaîssi, édifiée en 1003, sous le règne de Bagrat III : l'historien du Roi Bagrat avait très hien compris l'importance de cette cathédrale lorsqu'il décrivait les cérémonies grandioses qui s'y déroulaient. En 1691, les Turcs, qui avaient envahi le pays, firent sauter la cathédrale. A l'heure actuelle, elle n'est plus qu'un ensemble de ruines impressionnantes.

Le plan de la cathédrale de Bagrat se rapproche beaucoup de celui de la cathédrale d'OCHKI. Toutefois, loin d'en être la fidèle reproduction, il en est plutôt le développement. La cathédrale de Koutaîssi est également en forme de croix. L'intérieur de l'édifice, en particulier, présente une différence avec la cathédrale d'OCHKI. Les salles supplémentaires sont supprimées, rendant l'intérieur de l'édifice plus spacieux. La décoration des murs extérieurs est très étudiée. Les portiques et les chapiteaux sont ornés de motifs variés, La cathédrale de MTSKHETHA, appelée SVETITSKHOVELI (Colonne Vivante), a été bâtic entre 1010 et 1029, exactement sur les lieux où s'élevait jadis la première église géorgienne.



Sveti-Tskhoveli, Mtskhetha, Xe siècle

Son plan représente une forme carrée. Elle ne possède qu'une abside en demi-corcle.

L'ornementation, et notamment celle de la façade, a été très soignée. Les pierres ayant servi à la construction des murs sont de différentes couleurs. Au cours de l'invasion de Tamerlan (XIV<sup>e</sup> siècle), la cathédrale a été particulièrement endommagée, surtout la coupole. Mais, un siècle plus tard, cette dernière a été restaurée sous le règne du roi Alexandre. Les proportions des masses, la hauteur des voûtes, les dimensions de la coupole, illuminée par seize vitraux, offrent un spectaele majestneux.

La cathédrale d'ALAVERDI appartient au groupe des quatre grandes cathédrales géorgiennes, édifiées dans différentes provinces du pays au cours d'une période de cinquante ans allant de la fin du X<sup>r</sup> siècle jusqu'au premier quart du XI<sup>e</sup> siècle. Par sa forme et le style architectural qui a inspiré ses bâtisseurs, la cathédrale d'Alaverdi appartient à la première moitié du XI<sup>e</sup> siècle. De même que celle de SVETITSKHOVELI, elle a été, à plusieurs reprises, partiellement détruites par les envahisseurs musulmans. Mais elle a chaque fois été restaurée très rapidement dans sa forme primitive,



Alaverdi, XIe siècle

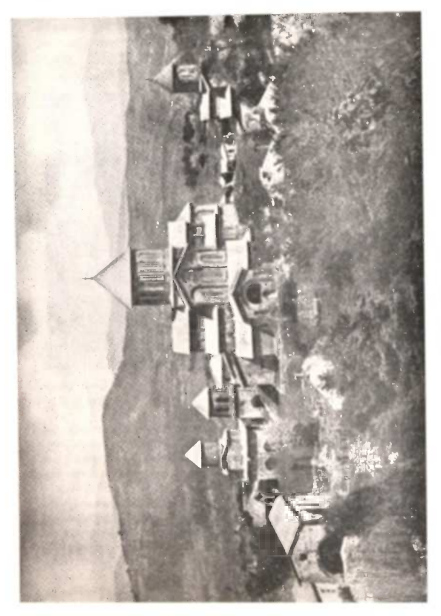
La conception de cette cathédrale se rapproche de celle de la cathédrale de KOUTAÎSSI. Le plan se compose de trois absides, mais elles sont ici inserites à l'intérieur du carré.

La décoration des murs extérieurs n'est pas aussi riche que celle des autres cathédrales; par contre, les murs sont très élevés.

La cathédrale d'ALAVERDI est considérée comme la plus haute église de Géorgie : 65 mètre. La perspective intérieure de la cathédrale donne une notion étonnante d'espace.

Le monastère de GUELATHI a été bâti au cours du premier quart du XII<sup>e</sup> siècle, près de ville de KOUTAÎSSI. Le site géographique du monastère rehausse sa beauté. Ce monastère comprend, outre l'église principale (dont l'édification a été commencée par le Roi David le Constructeur en 1106), deux petites églises, ainsi que des bâtisses d'habitation, détruites depuis.

L'église principale se trouve au milien. Le Roi David le Constructeur a fait de ce monastère un grand centre culturel. A cette époque, le célèbre



philosophe néo-platonicien Jean Petritsi enseignait dans cette académie. On y traduisait les auteurs étrangers et il s'y créait des œuvres philosophiques et littéraires.

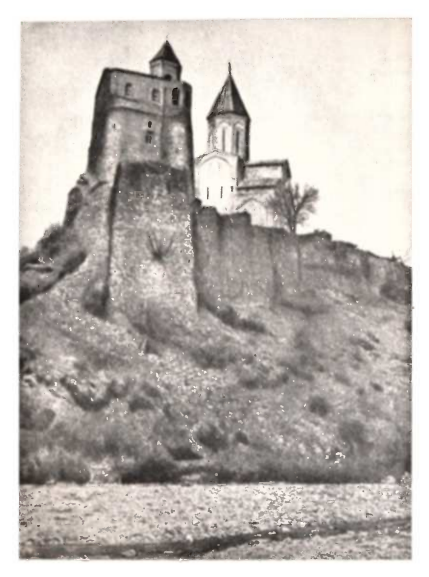
Le Roi David lui-même, jusqu'à la libération de Tiflis du joug arabe, avait établi sa capitale à KOUTAÎSSI et prenait une part très active aux travaux culturels de l'Académie de Guelathi. C'est d'ailleurs à Guelathi qu'il fut inhumé.

L'église de GUELATHI est réputée par ses fresques et ses mosaïques qui sont de la même époque que l'église, c'est-à-idre du premier quart du XII<sup>®</sup> siècle. La Sainte-Vierge, tenant dans les bras l'Enfant Sauveur, est entourée des Archanges Gabriel et Michel, et constitue le tableau contral de la mosaïque dont le fond est couleur or.

A quinze kilomètres de la ville d'AKHALKHALAKI, se trouvent dans la vallée du Mtkvari les ruines du vieux monastère de VARDZIA. Il a été principalement creusé dans les rochers et les différentes portes en sont réunies par des couloirs. Une grande salle creusée au centre de ces rochers constitue l'église de ce monastère. De nombreuses images ont été peintes sur les murs de cette église au XII<sup>e</sup> siècle. Certaines représentant la Reine



Ananourí, XVIe siècle



Gremi, XVe sidele

THAMAR et son père Guiorgui sont devenues célèbres. Au XIV<sup>e</sup> siècle la ville-monastère a été détruite par les Mongols, et ses nombreuses richesses furent pillées.

Il est intéressant de signaler l'ensemble du monastère de David GARED-JELI, avec ses centaines d'édifices construits au conrs de plusieurs siècles et connus par leur peinture monumentale murale.

Mais les monuments architecturaux de XV<sup>r</sup>, XVI<sup>r</sup> et XVI<sup>r</sup> siècles, comme on l'a dit plus haut, ne parviennent pas à égaler ceux de l'Age d'Or.

L'église de GREMI (XV<sup>e</sup> siècle) bâtie dans un site géographique remarquable, située sur une hauteur, semble contempler avec fierté les espaces lointains.

L'église d'ANANOURI du XVI<sup>e</sup>-XVII<sup>e</sup> siècle, possède une silhonette qui s'adapte harmonieusement an paysage environnant. L'église est entourée de donjons et de fortifications du type khevsoure. Cette église fortifiée est comme le symbole du peuple géorgien, ce peuple qui, tant de siècles, défendit, en même temps que sa foi, sa culture et son indépendance.

Georges Nozadzé.

#### BIBLIOGRAPHIE

- 1. G. Tchoubinachvili, Histoire de l'Art Géorgien, t. I. Tbilissi, 1936.
- 2. G. Tchoubinachvili, Architecture de Kakhethie, (en russe), t. I et II, Tbilissi, 1959.
- Rapports sur l'Architecture géorgienne par G. Tchonbinachvili et N. Severoff, Tbilissi, 1936.
- 4. Ch. Amiranachvili, Histoire de l'Art Géorgien (en russe), Moscou, 1950.
- D. Mchvenieradzé, Art de construction dans l'Ancienne Géorgie (en russe), Tbilissi, 1930.
- 6. V. V. Beridzé, Architecture Géorgienne (en russe), Moscou, 1948.
- 7. E. Takaichvili, Expédition archéologique en Géorgie sud en 1917, Tbilissi, 1960.
- 8. S. Baltrusäitis, Études sur l'Art Médiéval en Géorgie et en Arménie, Paris, 1929.
- 9. C. Bayet, L'Art Byzantin, Paris.
- 10. Steven Runciman, La Civilisation Byzantine, Paris, 1934.
- 11. V. V. Beridzé, L'Architecture de Samtskhé, XIIIe-XVIe siècles, Tbilissi, 1955.
- 12. N. Severoff, Les Monuments de l'Architecture géorgienne, Moscou, 1947.

#### LADY WARDROP, 1877-1960

Lady Wardrop, widow of Sir John Oliver Wardrop, K.B.E., C.M.G., died at Hindhead in Surrey, England, on December 16, 1960. Her passing severs a link with the devoted hother and sister who did more than any others to make the culture of Georgia accessible to the English speaking



Lady Wardrop, 1877-1960.

world, and to lay the foundations of permanent goodwill between the British and the Georgian peoples. The following hrief memoir has been compiled with the kind help of Lady Wardrop's younger son, Andrew Collett Wardrop, and of Professor Hans Vogt of Os!o.

Lady Wardrop, née Margrethe Collett, was born on July 13, 1877. Her father was Emil Collett, of Oslo, Norway. Her grandmother, the celebrated authoress Camilla Collett, née Wergeland, was the sister of Norway's national poet Henrik Wergeland and made her name with a novel written in vindication of women's right to choose their husband without parental dietation. Margrethe Collett met Oliver Wardrop when he was on holiday in Norway, and they were married on October 15, 1912.

When Oliver Wardrop went to Tbilisi as Chief British Commissioner to the Republics of Georgia, Armenia and Azerbaijan after World War I, his wife remained at home. III health unfortunately obliged him to resign the post and return home before his wife could join him in Georgia, as she had hoped. In 1921, the Red Army invaded and occupied Georgia. Oliver Wardrop was a convinced opponent of Bolshevism, so that visits to that country thenceforth became impracticable for them both. From 1920 until his retirement in 1927, Wardrop was British Consul General at Strasbourg; he died in 1948 at the age of 84. Lady Wardrop, a charming hostess, shared to the full her busband's devotion to all things Georgian and was ever eager to welcome Georgian visitors both in Strasbourg and later at their home in London. She was for many years a close friend of a Georgian lady, Miss Ekaterine Cherkezishvili (Ecca Cherkesi), who catalogued the Georgian books and manuscripts presented by Sir Oliver Wardron to the Bodleian Library, Oxford, and compiled a Georgian-English dictionary which was published in 1950 with the aid of the Marjory Wardrop Fund which is established at the University of Oxford for the furtherance of Georgian studies. During World War II, Lady Wardrop did a great deal of work for the Norwegian Red Cross, for which she was decorated by King Haakon VII and awarded the Norwegian Red Cross Medal,

The Wardrops had three children, all of whom are alive at the present time, The eldest, James Collett Wardrop (born 1913), a member of H.M. Foreign Service, is Consul General at Luanda, Augola; he is married, with one son and one daughter. The younger son, Andrew Collett Wardrop (born 1914) is in business and resides near Sevenoaks in Kent; he is married, with three daughters. Andrew Wardrop is a member of the Board of Management of the Marjory Wardrop Fund. The Wardrops' daughter, Nino, was born in 1916, and was named after Georgia's patron saint. This circumstance impressed public opinion in Georgia to such an extent that a national subscription was opened and a magnificent parare presented to her as a christening gift. Nino Collett Wardrop, who is unmarried, is a psychiatric social worker, and also lives in England. Lady Wardrop was an accomplished pianist and all the children of Sir Oliver and Lady Wardrop are musical, with a flair for languages which they owe in part to the fact that their mother kept in constant touch with her native Norway, and Norwegian was frequently spoken in their home.

> David M. LANG. London.

# PROFESSOR GERHARD DEETERS, 1892-1961

Gerhard Deeters, the foremost German specialist in Georgian and Caucasian studies, died at Bonn on February 19, 1961. He came of a German family settled in the Baltic provinces since the middle of the 17th century, for the most part as merchants in Riga. Deeters was born on August 8, 1892



Gerhard Deeters, 1892-1961

at Lemburg near Wenden in Latvia, then a district of the Russian Empire. His father, Dr. Gustav Deeters, a medical practitioner, died in 1895: his mother, née Julie von Freymann, died in 1905. Deeters received his *Abitur* from the Gymnasium for Sons of the Nobility at Birkenruh near Wenden in 1911, and then went on to Leipzig University to study philosophy.

The outbreak of war in 1914 interrupted Decters' academic career. He held a commission in the Russian Imperial Army as Lieutenant in the Sappers, and spent part of World War I in captivity in Germany. From 1918 to 1920, following the Russian Revolution, Deeters had a chequered career in the Baltie territorial army (Landeswehr) and the Latvian Army, after which he was demobilized and reduced to making a precarious living by distilling spiritnous liquor. By the time the newly established Baltic regime decreed a state monopoly in the commodity, Decters had fortunate'y saved sufficient money to resume his scholastic career. Between 1922 and 1925, he studied Comparative Philology at Jena and Munich, and in 1925 took his Promotion « summa cum laude » with a dissertation entitled ; » Armenisch und Südkaukasisch, ein Beitrag zur Frage der Sprachmischung». From 1926 to 1935, he acted as consultant to the publishing house of F. A. Brockhaus in Leipzig, and from 1927 until 1932, he was Assistant in the Seminar for Comparative Philology at the University of Leipzig. His scholarly reputation was established by the book Das kharthwelische Verbum (1930), which he had presented at his Habilitation in the previous year.

In 1930, Deeters succeeded Adolf Dirr as editor of the scholarly journal Caucasica, of which eleven numbers in all appeared before the series ceased publication in 1934. A number of articles and reviews by Deeters himself appeared in this organ, which made no concessions to the fanciful theories propounded by the late Nicholas Marr in his declining years and enthusiastically propagated in those days by Marr's undiscriminating disciples in Russia and abroad. Under Deeters' editorship, Caucasica gained an enhanced reputation for its severe and objective standards, which merit emulation even today. Deeters was elected in 1935 Professor Ordinarius of Comparative Philology at the University of Bonn, which post he held until his retirement in 1960. From 1937 until 1960 he edited Indogermanische Forschungen, and from 1952 until his death he was a member of the Comité International Permanent des Linguistes. During the period of the Third Reich, Deeters found it possible to come to terms with the prevailing system. He followed the German armies into the Northern Caucasus as a language expert, and was able to enrich his library with rare Circassian and other Cancasian publications from localities evacuated by the Red Army, After World War II, misgivings as to his role during the Hitler era for a time hindered the resumption of Deeters' scholarly relationships with colleagues abroad. However, old mistrusts were soon buried, especially since Deeters was a very modest and unassuming man, a true scholar in the German tradition (though by no means devoid of a sense of humour), not primarily

concerned with politics, and oblivious of any adverse impressions left over from the Nazi period. Small in stature and unimposing in appearance, he was a meticulous scholar rather than an outstanding lecturer. He was sceptical about the vast generalizations sometimes advanced by specialists in the Caucasian languages, and it has been truly said by his colleague Professor Kuipers that his works are characterized by a critical restraint such as is rarcly found in Caucasian comparative philology.

Deeters had many contacts with Orientalists and linguists in Great Britain, and was ever ready to place his knowledge and sound judgement at their disposal. I never had the pleasure of meeting him personally, though we corresponded from time to time on the most amicable terms. In one of his letters to me, he criticized the supercilious attitude of one of his German confrères, who denied that Georgian monks on Mount Athos could have mastered the Greek language sufficiently well to have made an independent contribution to Byzantine literature. For the last three years of his life, Dectors suffered severely from heart trouble, which prevented him from attending the International Congress of Orienta'ists in Moscow in August 1960, where he had hoped to read a paper on « Problems of the Reconstruction of the Kartvelian Primitive Language». However, he had the satisfaction of completing earlier in the year his 80-page contribution, « Kaukasische Sprachen», to the Handbuch der Orientalistik, at present in course of publication by Messrs. Brill of Leiden, A few months before his decease, Deeters and I were jointly concerned with the preparation of new articles on Georgian Language and Literature for the Encyclopaedia Britannica.

By the death of Professor Deeters, the small band of Cancasian scholars in the West is robbed of a valued mentor and friend. He is survived by his widow, Dr. Edith Deeters, née Dörschel, whom he married in 1927, and by their four children, Hermann, Walter, Beate and Joachim.

> David M. LANG, School of Oriental & African Studies, University of London, W.C. 1.

## ON TRANSLATING RUST'AVELI : 11

The first of these articles reached the conclusion that none of the verseforms employed in English could serve satisfactorily as a vehicle for Rust'aveli. We now turn to a consideration of some of the difficulties which the content of *Vep'khistqaosani*<sup>+</sup> poses for the Western translator.

Of these difficulties the greatest and most frequently recurring is that presented by the imagery. When he chooses Rust'aveli can strike out with as much pictorial beauty as any of his fellows among the poets of the world the simile of action or of movement, based on the observation of nature or the daily life of mankind, that has been, in the Western world at least, ever since Homer the staple figure of heroic and heroic-chivalrous verse. We may take an example from Tariel's account of his joining battle with the Cathayan army :

I swooped in among them like a hawk upon a covey of partridges. (447)

Comparisons of this kind are however used only sparingly in Vep'khistqaosani, Much more common are metaphors and similes of personal description; in some cases of a type familiar to the Western reader, but in many others such as he finds in the highest degree strange. Thus, although he is more accustomed to its wing's being associated with the hair of the head, the use of the rayen's tail to suggest the blackness of evelashes (46) will not startle him. On the other hand, to find this same blackness-evelashes relationship inducing Rust'aveli to speak of « Indians » (835, 889, 1346) wi'l occasion some surprise. Whether the thought-association is in itself alien or familiar, however, the Western reader, accustomed as he is to a tradition which regards even such a reference as that in Chrétien de Troyes' Cligés to the rose in a maiden's face suffusing the lily<sup>2</sup> as a verbal flight such as should be indulged in but rarely, will often find Rust'aveli's concentratedly figurative mode of expression baffling. The teeth-pearls, lips-coral, eyesalmonds associations, to take only a few examples, are as familiar to him as they are to the Georgian reader, but he expects to find them embodied in expressions such as a teeth white as pearls », a lips of coral hue », a eyes shaped like almonds » --- and will tend to be at something of a loss when

1 Numbers in brackets refer to the quatrains in the edition published by the Rustraveli Institute (Georgian Academy of Sciences) in 1957.

2 Cligés, ed. W. Foerster, Halle, 1884, p. 33, lines 815-18.

he comes upon statements such as « I saw pearls in the coral » (536) and « She split her almonds »  $^3$ . (1280)

The first of these instances will give some indication of the manner in which Rust'aveli is wont to link his metaphors to form elaborate tableaux of conceits. These will sometimes extend over a whole stanza. The virtuosity with which he does this is to be saluted as one of the triumphs of his art, but the translator will often find himself constrained to insert an amount of explanatory matter such as must inevitably deprive his rendering in the most grievous fashion of the speed of movement and the vividness of phrase that are of the very essence of the original.

A passage from Miss Wardrop's translation may illustrate the difficulty; although, inasmuch as her concern was to produce a version as nearly as possible word-for-word, she herself was not faced with this or indeed any other literary problem.

... in the inky abyss (of her eyes) were strewn jetty lances (cyclashes), from the inky lakes into the bowls full of jet there was a stream, and between the coral and cornelian (of her lips) glittered the twin pearls (rows of teeth)<sup>4</sup>.

An embarrassment of a different kind, although one that frequently appears in conjunction with that arising out of the need for elucidation, is that caused by Rust'aveli's practice of applying a very wide range of figurative expressions to the appearance, emotions, and behaviour of the two sexes indifferently. Thus the rose-and-nightingale image is used alike in passages dealing with comradely affection between man and man (82, 666, 767) and love between man and woman, (1090, 1253-54) while practically identical expressions appear in the descriptions of a parting of the sworn brothers Avt'andil and Tariel (949), the reuniting of Tariel and his lady, (1420, 1422) and the final exchange of farewells between the two heroines. (1568)

This interchangeability, although familiar enough in the poetry of the Near East, is nevertheless always somewhat disconcerting to the Western reader, accustomed as he is to a fairly complete differentiation of descriptive terms. There is one field of Rust'avelian imagery, however, in which the difficulty is particularly acute.

When an Englishman comes upon such an opening verse in his own literature as this :

You meaner beauties of the night That poorly satisfie our eyes

<sup>3</sup> Sc. opened her eyes wide with astonishment.

4 The Man in the Panther's Skin, translated by M. S. Wardrop, London, 1912, p. 182.

More by your number than your light, You common people of the skies; What are you when the moon shall rise?<sup>5</sup>

— he has no doubt in his mind as to what the sex of the subject of the poem, in the event of this latter's turning out to he of human kind, will prove to be. Although the Teutonic peoples originally knew the moon as masculine, it has been at least since the Renaissance as feminine as Artemis to the whole Western world. Even in medieval times, when the classical tradition was dess than sovereign, there seems to have heen little or no donht as to its sex. If we do find one of the male sex likened to the moon it will probably be in some such context as Chrétien's description of his hero Yvain, «as a taper among candles, as a moon among the stars, as the sum above the moon »<sup>6</sup>, where the comparison simply appears as a necessary element in a larger rhetorical effect. The verse of Wotton quoted above may be said to contain the characteristic Western vision of the night sky. For an example of this vision contemporary with Rust'aveli we may take this picture of Kriemhild in the Nibelungenlied :

As the moon excels in radiance the stars shining forth clear from the clouds, so she stood, fairer than all the other women  $\tau$ .

The history of the sun-image in the West is somewhat more complicated, for even in post-medieval times the effect of the association of the orb of day with Phoebus Apollo has been much less decisive than has that of the moon with his sister. The most usual figurative connotation of the sun has in fact been royal power and splendour. Relating thus to the attributes of monarchy rather than to the person of the monarch, it may be used of a female sovereign as readily as of a male, as in this apostrophe in Spenser's *Faerie Queene* to Gloriana (Elizabeth I of England):

> Summe of the world, great glory of the sky, That all the earth doest lighten with thy rayes, Great Gloriana...<sup>8</sup>

5 Sir Henry Wotton (1568-1639), On his Mistress, the Queen of Bohemia. If the modern editors who have substituted sun for moon in the last line are in the right, Wotton must have intended a comparison so general as to have no reference to conventional associations with humanity. In any case, our concern here is with the way in which generations of readers have understood the line as more usually printed.

9 Der Löwenritter (text of Yvain), ed. W. Foerster, Halle, 1887, p. 135, lines 3247-49.

7 Das Nibelungenlied, ed. 11. de Boor, Wiesbaden, 1957, p. 53 (Fifth Adventure), quatrain 283.

8 The Facrie Queene, Book VI, Canto X, stanza XXVIII.

Even in this manner, however, the image is not used with any great frequency. When in his description of the splendours of the Field of the Cloth of Gold the Duke of Norfolk in *Henry VIII* refers to the French and English kings as «these suns »<sup>0</sup>, his added explanation, «For so they phrase 'em », shows that Shakespeare is presenting the expression to his audience as a courtiers' catchphrase rather than as a metaphor which he regards as conventional or immediately obvious.

In Western medieval literature the sun is occasionally used to express feminine beauty, as in the declaration in Chrétien's Érec et Énide, «In this maiden there is more of beauty than there is of radiance in the sun »<sup>10</sup>, and in the statement in the same writer's *Chigés*, «The day outside was rather dark, but he [Cligés] and the maiden were both so fair that their beauty sent forth rays which illumined the palace, even as the morning sun shines clear and red. »<sup>11</sup> On the whole, however, it might be said that, while «planetary » imagery is used only comparatively rarely in the West, when it does occur the sun — the special case of female monarchs apart — is commonly folt to have a masculine reference, the moon and the stars almost invariably a feminine. The figurative relationship of the two principal orbs finds illustration in the passage in *Yeain* in which Chrétien says of Gawain and Lamete :

But I would speak briefly of an acquaintance that was made in private between the moon and the sun. Do you understand whom I mean? He who was lord of the knights and renowned above them all surely well deserves to be called the sun. I speak of my lord Gawain, for he sheds a lustre over the whole of chivalry, even as the morning sun when it sends forth its rays brings light to all places where it shines. And I call her the moon whose good understanding and gracious ways give her a clear title to be thus known.<sup>12</sup>

These three quotations from the romances of Chrétien would all look quite at home in the Georgian of *Vep'khistqaosani* — but how different is the place of planetary imagery in the art of Rust'aveli from that which it holds in the French poet's! Far from being an occasional resource when he is striving for some particularly striking effect, it is never for long off his pen. In the first fourteen quatrains of his narrative, indeed, the heavenly bodies appear in no less than ten figures. Thus the Western translator finds himself confronted with the problem of how to express in as it were

<sup>9</sup> Henry VIII, Act 1, Scene 1.

<sup>10</sup> Kree und Enide, ed. W. Foerster, Halle, 1890, p. 68, lines 1825-26.

<sup>11</sup> Cligés, pp. 110-11, lines 2754-60.

<sup>12</sup> Löwenritter, pp. 97-98, lines 2395-2411.

poetically work-a-day fashion a type of image which his own literary tradition countenances only in the occasional purple patch.

Conformably to his general practice, Rust'aveli applies his planetary imagery to men and women without distinction. In the case of the sun the difficulty which he thus creates for the translator is not excessively alarming, since the trope can usually be rendered by some phrase indicative of radiant beauty without losing much of its essential character — but how are his readers to be persuaded to accept the likening of the valiant Avt'andil, the commander of the armies of Arabia and the first warrior of the land, to the full moon, (280, 1025) or the collective description of the three paladins of the poem as « star-like »? (6)

This divergence in figurative practice is in great measure the result of the limitations imposed by Western taste for the last three centuries and more on the description of male beauty. The generation of Sir Philip Sidney (1554-86) was perhaps the last to which it was permitted to pen such a passage as this :

... a young man of so goodly shape and well pleasing favour, that one would think death had in him a lovely countenance; and, that though he were naked, nakednes was to him an apparrell.<sup>18</sup>

Or this :

His haire (which the young men of Greece used to weare very long) was stirred up & down with the wind, which seemed to have sport to play with it, as the sea had to kisse his feet; himselfe full of admirable beautie...<sup>14</sup>

Even in medieval or Renaissance times writing in such a vein as this was comparatively rare in the West — and it should be noted, furthermore, that for all their flamboyance these passages do not dwell on the charms of specific physical characteristics. For upwards of three centuries, however, it has been quite unusual, outside the province of studiedly « decadent » literature, to do more than intimate on his first appearance that the hero of the tale is tall, well-built, and possessed of regular features. The introduction of a second young man with a good profile is hardly to be thought of.

How daunting then is the task of the translator who must seek to deal in a natural and convincing fashion with the luxuriance of metaphor and simile which throughout his poem Rust'aveli lavishes on his heroes' comeliness! To give only a few examples. Avt'andil is « more graceful than the cypress » (40), and a « well-formed lily » (72); while of Tariel we are told,

<sup>13</sup> The Counters of Pembrokes Arcadia, ed. A. Feuillerat, Cambridge, 1922, p. 8. 14 Ibid., p. 10.

« Crystal and ruby intermingled made fair the pale roses of his checks. » (207)

This last quotation may find an echo in the recollection of the English reader in the « fading rose » on the cheek of the unhappy knight in Keats' poem «La Belle Dame sans Merci», and this in turn may bring to his mind the «lily on the brow» of the same unfortunate. The comparison is an interesting one. By the force of their very unexpectedness Keats' lilv and rose contribute to the atmosphere of strangeness and enchantment which he is creating; but at the same time they are counterbalanced by phrases — «haggard», «woe-begone», «with anguish moist and fever dew» --- the suggestions of which are far removed from the beautiful. The picture. furthermore, is of one wretched in a thraldom to a facry power from which there is clearly no hope of deliverance. The poet is, in short, using his floral images in a quite unusual way to obtain a very special effect of weakness and despair. The association with beauty of person, in so far as it may be judged to exist at all, is peripheral and retrospective in its operation. The heroes of Vep'khistgaosani, in contrast, have all the riches of the imagery of planets, roses, pearls, rubies, crystal, snow, rain, frost, etc. poured out ceaselessly upon them to convey not only their physical beauty but also, in such conceits as "From a channel of jet rained a crystal shower » (86), and « A fresh fall of snow froze the rose and did it grievous harm » (179), their expressions of emotion and changes in appearance and demeanour. As for « weakness and despair » — for all his woes Tariel can kill a wild beast with his bare hands at any moment, (911-12)

We may sum the matter up by saying that the Western translator is faced with the problem of how to give expression to the heroic and the chivalrous when the idiom of his original contains important elements such as his native tradition has long regarded as intolerably precious or decadent.

Another emharrassment lies in what might be called «the convention of heroic weeping» in Rust'aveli. When the Western reader learns that the tears of Asmat', Tariel's faithful companion during his sojourn in the wilderness, flowed «to join the sea» (221), the hyperbole may as so often seem to him somewhat excessive, but the overflow of emotion from the compassion and distress of a woman's heart which it describes will appear quite in place. His sense of the fitting will not have found it so easy to accept the application of the same figure to the valiant Avt'andil. (181) It is true that the knights of Western romance commouly enough do something such as make «the grettyst dole that ever man made»<sup>15</sup>, and the

heroes of Renaissance times are not incapable of « gushing out aboundance of teares » 10, but usually they do so under the stress of some recent misfortune which they have suffered in their own persons, and their lamentations are seldom given any great emphasis. In more modern times reticence has been required in the matter of outward manifestations of manly grief almost as insistently as in that of manly beauty. How then is the translator -- and particularly, working as he does with the language of a people with a basic tradition of stoicism in their literature stretching back over more than a thousand years, the English translator — to bring his readers to a sympathetic understanding of the truth that for Rust'aveli the nobility and generosity of the heroic response to the challenges of life find their measure in the volume of tears shed no less than in the readiness displayed to embark on feats of prowess? How is he to convince them that when Avt'andil weeps on first hearing the tale of Tariel's woes (326, 345, 659) or on taking leave of him for a comparatively short space of time, (669, 672, 950) he is giving proof of greatness of spirit no less cogent than that provided later by his engaging in combat with a pirate ship singlehanded ? (1038-42)

A thorough discussion of the problems in wait for the Western translator of Vep'khistqaosani and of the principles on which he should base his work would furnish matter for a substantial volume. Within the compass of two short articles it has only been possible to touch briefly on some few of the greater difficulties. It would be of the highest interest to know whether the translation of the chivalrie tales and romances of the West into Georgian has presented corresponding perplexities. Reflections of this kind must inevitably acquire something of the look of an exercise in negation, but perhaps these jottings may do something to bring to notice divergences in poetic sensibility and practice that seem to have received less than their due of attention, and to open up lines of thought for others better qualified to pursue.

R. H. STEVENBON.

### TRIVIA HISTORIAE IBERICAE

### by W. E. D. ALLEN

### I. GERFALCONS FOR THE KING

On the 14th October 1589, the ambassadors of Tsar Fedor Ivanovich, Prince Semen Svenigorodsky and Dyak Torkh Antonov, reached Gremi, the capital of King Alexander II of Kakheti. Their suite, in addition to a military escort, included priests and teachers and icon painters, and they brought gifts of church vessels, icons, books and vestments loaded on ten horses; forty sables, one thousand ermines, fifteen walrus tusks, reputed to have magical properties, from Vaygach in the Polar Sea; cuirasses, helmets, a kaftan of Chinese silk stitched with gold, velvet top coats lined with sable and marten and embroidered with gold thread, and black fox hats. A not unimportant member of the embassy was the falconer Ivan Sychov with his son, who had been entrusted with three gerfalcons from the Tsar's royal mews.

A noted sportsman in his day, King Alexander proved more interested in the gerfalcons than in the other sacred or luxurious gifts. Immediately after their arrival at Gremi, the ambassadors received a visit from the courtier Uman (Georgian, Oman) and the monk Cyril. «Uman said to them : 'King Alexander wants to see the gerfalcon which the sovereign has graciously sent to him; you should therefore send the gerfalcon with the falconer to King Alexander; and when he has had a look at it, he will send it back to you immediately'. And the ambassadors sent the gerfalcon with the falconer Ivan Sychov and an interpreter to King Alexander, after Uman had left. Ivan Sychov brought the gerfalcon back to the ambassadors within the hour and said that King Alexander inspected the gerfalcon and placed it on his hand and took off the hood, and was most pleased with the Sovereign's bounty. The King asked him what the gerfalcon caught and he replied that it took swans », (eited from S. A. Belokurov, Snosheniya Rossii c' Kavkazom, vip. i, 1578-1613, 1889, 159 ff., translation by Anthony Mango).

On the following day the anhassadors were received in andience by the monarch. « Prince Semen and Dyak Torkh, having entered the chamber, saluted King Alexander in the name of the Tsar; they made the speech and presented the Sovereign's letter of credence and letters patent. They also presented the teachers and icon painters in accordance with the Sovereign's instructions, and they produced the Sovereign's hounty according to the treasury list ». About the gerfalcons they had to report an unlucky incident. « They said : 'Our great Sovereign, in extending his bounty to you, King Alexander, has sent you a red gerfalcon (krechet krasnoy), a reddish gerfalcon (Krechet podkrasnoy) and a speekled gerfalcon (krechet kroplenoy) from his own royal sport, but two of the gerfalcons, the reddish and the speckled, died in the mountains. You should command that they and their gear be brought in for inspection, King Alexander'... And he commanded that the dend falcons he brought to him in their hoods with all their gear and he inspected them ».

It is of interest to examine in detail the description of these nohle birds and to establish their significance in the scale of royal gifts. It would appear that the finest gerfalcons were regarded as the equals of the splendid *argamak* horses which it was the custom of the Georgian kings to send as gifts to the Moseow court.

It is clear that *krechet* signifies gerfalcon as distinct from solol, c. f. V. Dahl, *Tolkovye Slogar Velikorusskago Yazika*, SPB, 1903; also Vasmer, *Russisches Etymologisches Worterbuch*, Heidelberg, 1953, who eites Ukrainian *krechet* as meaning 'weisse Edelfalke', and prefers to reject borrowing from Mongol *Kýrčyt*, 'Habicht'.

sokol has numerous forms in Slav languages, see Vasmer, REW, H, 688, who does not agree derivation from Arabie saker — from which comes sacer (through the Portuguese sacre), a name for a kind of falcon common throughout Mediterranean Europe and the Levant. It would seem therefore that the rendering of krechet krasny as « a female saker » in the list of Russian falconry terms in *Bibliotheca accipitraria*, Hastings, 1891, 191-2 is inacceptable.

In De Arte Venandi, the Emperor Frederick II of Hohenstauffen (c. 1238) treats in detail of the gerfalcon and its coloration :

« Out of respect for their size, strength, audacity and swiftness, the gerfalcons shall be given first place in our treatise... Gerfalcons are fledged in or near the most distant parts of the seventh climatic zone, not infrequently on high cliffs, often in crannies, caves and holes on mountain sides, either near to or distant from the seacoast; the farther the birthplace from the ocean the more beautiful and noble they are. Some of them are brooded on the high cliffs of the Hyperborean territory, particularly on a certain island lying between Norway and Greenland (Gallandia); called in Teutonic speech leeland (Yslandia)... These falcons are the best birds for hunting... They generally build their nests and sojourn in the seventh climatic zone, but never in the sixth, fifth or fourth zone... The feathers of gerfalcons are some of them gray, some of them white, while others are whitish - particularly on the breast. Others, again, show a mixture of white and gray which many call hemp-coloured. The white tints on the breast are the most brilliant; those on the back during the first year are partly reddish, partly rust-coloured. After moulting the red feathers assume a black shade, the whole of the plumage becomes more marked, and the mandibles and claws of the white gerfalcon, more than those of other birds of the genus. have a decided indescence. Gray gerfalcons display, before moniting, feathers of a variety of colour; some of them are dark or blackish. others rust-coloured. These latter are of two types : they may have spots all over the back and tail, or they may be entirely free of such markings. Some are decidedly speekled, some less so. Very dark specimens may turn reddish, dark and gray after the moult: if they are not of the spotted variety the coloration may turn to bright gray and red; if hespeckled, hemp-coloured, Bright gray birds after their moult become either whiter or graver.

« It is difficult to decide what colours are most to be desired in gerfalcons, as there exist fine specimeus with all shades. In our experience the rare white varietics from remote regions are the best. After them hemp-coloured individuals are most valued. The nearer the colour of a bird approaches these, the more highly it is prized ». (Cited from *The Art of Falconry... of Frederick II*, translated and edited by C. A. Wood and F. M. Fyfe, Oxford, 1943/55, 111, 121).

Following these indications, it would seem as though the krechet krasnoy which survived the journey from Moscow to Kakheti was a red or rufons gerfalcon in its first year. The podkrasnoy, which died, can have been a dark specimen which turned reddish after monlting, while the kroplenoy was of the speckled variety. The distinctive colours described by Prince Semen are met with elsewhere in Russian texts : for instance — i prisylat k nam Velikomu Gosudaryu krechaty i cheligi krechetyi samye lutchic, krasnyic i podkrasnyic i tsretnic = « and send to us, Great Lord, gerfalcous and fledglings of the very best gerfalcons, red and reddish and speckled ». (Slovar tserkovno-slavyanskago i russkoyo yazika, tome iv, 2nd ed., 1868, col. 900, sub chelig).

Dresser (Birds of Europe, London, 1871-81, vi, 16 — with coloured plates) describes the gerfalcons as brown rather than red but states that they are subject to considerable variations in shade and colour. « The range of the so-called 'Norwegian' or true gerfalcon, in contradistinction to the Iceland or Greenland species, is somewhat extensive as it inhabits Northern Scandinavia and North Russia, and thence is found right across Northern Asia into Arctic America ».

A near contemporary of the falconer Sychov, Pierre Belon du Mans (Histoire de la nature des oiscaux, Paris, 1555, 94-6, with a fine woodcut) describes the gerfalcon as one and a half times as hig as the falcon, and of a proud and daring nature. «We would not see him if he were not brought from foreign lands, and they say that he comes from the part of Russia where he makes his eyre, and that he frequents neither Italy nor France, and that he is a bird of passage in High and Low Germany ».

From all this it would seem that the gerfalcons known to Frederick II in the thirteenth century may well have been brought from Norway or from Iceland, even from Greenland where the Norwegians kept in touch with their colonies by ship convoys from Bergen; but the gerfalcons of the Russian Tsars in the sixteenth century were Russian bred birds.

In an account of the regimen of the Tsar's mews of the year 1665, with notes in the hand of Tsar Alexey Mikhailovich who was devoted to the sport of falconry, it is clear that his birds came mostly from Kolmogory, the depot for the White Sea peninsulas, from the Peehora, and Siberia. His favourite bird was the speekled Siberian gerfalcon Gamayun. The Tsar favoured particularly gray gerfalcons (the taste of Emperor Frederick), but he kept in his mews also yastreby (goshawks - Astur palumbarius) and kobelsy (Falco apieorus, according to Dahl). It is of interest to note that falconers (sokolniki) of the royal mews, reported as drunken, quarrelsome, intriguing or merely stupid were liable to be transported in chains to the Lena - which was presumably a region where falcons were sought. (For details see Drevnaya Rossiiskaya Vivliothika, izd. etoroc, chast III, Moskva, 1788, 430 ff., Kniga glagolemaya uryadnik : novoe ulozhenie i ustroenic china sokolnich'ya puli, particularly 456 ff.). Three centuries before the time of Tsar Alexey Mikhailovich, falcons were already heing brought from the far north east, for we read that in the year 1329, Grand Duke Ivan Danilovich of all Russia bestowed a gift on eight falconers from the Pechora (M. I. Sreznevski, Materialy dlya slovarya drevnerusskogo yazyka, tome III, 459, sub sokolnik).

.On long journeys falcons were transported in large padded boxes, but despite all the precautions taken, the birds often failed to reach their destinations alive; thus the birds which Audrey Svenigorodsky was carrying to Shah Abbas in 1594 died during the crossing of the Caspian, while two others sent in 1597 succumbed to the heat of Gilan. The standard instructions to ambassadors were to feed a falcon on two pigeons or one hen a day, and to get as much ice as the bird required.

The Caucasus and notably the coasts of the Caspian were famed for falcons. For the tenth century, Masudi has a dissertation on the falcons of the Caspian :

> « In this sea are islands opposite the coast of Jorjan (Gurgan), where a sort of white falcons are caught. These falcons are

soon made tame; and one has little to fear that they will associate (with the wild birds); but they are rather weak, for the sportsmen who catch them in those islands feed them with fish; and if any other food is given to them they become reduced in strength. Men who distinguish themselves by their knowledge of falconry, and of the different sorts of rapacious birds which have been employed for the same purpose, among the Persians, Turks, Byzantines, Hindus and Arabs, say that falcons of a white colour are quickest and handsomest; that they have the best shape and chest; and that they are soonest tamed, and the strongest of all falcons to rise in the air; that they have the longest breath, and fly furthest, for they are very light and spirited, and they have a hotter temper than any other species of falcons. The difference of colour depends upon the difference of climate. Hence they are of pure white in Armenia. and in the country of the Khazar, in Jorjan, and in the neighbouring countries of the Turks, on account of the great fall of snow in these climates »: (Masudi = Macoudi, Les Prairies d'Or, texte et traduction par C. Barbier de Mevnard, 8 vols, Paris 1883, citation from I, 423, anglicised by W. E. D. Allen in A History of the Georgian People, 328).

According to Dr. Radde, the Caucasian goshawk (Astur palumbarius Russ. yastreb, Georgian kori, Persian/Tartar tarlan) when old was particularly light-coloured, sometimes completely white and sold at a very high price in Dağistan; but a young specimen was called kizil-kush = a red bird ». Radde records that Feizulla Bey of Akhaltzikhe had told him that white goshawks were very rare in western Georgia and Radde himself would not admit of the existence in the Cancasus of the light-coloured, or completely white 'noble' falcons of the northern countries. He believed it to be a white variety of the goshawk (utyatnik or «duck-hawk») already described by Pallas, Zoographia, 369, or a very light Falco Sacer (R. baloban). Radde only once saw one Falco Sacer among the Tartars of the Caspian lowlands; in a few hours he killed fifteen or twenty partridges (R. kuropatka) and Caucasian snow partridges (Tetrogallus Caucasicus, R. turach), small bustards (Otis tetrax, R. strepet) or pheasants. These white falcons of which he heard stories cost very high. One belonged to a bey in Elizavetopol and was priced at sixty gold rubles. Nearly the same prices were paid by Kalmycks to the east of the middle course of the Volga where, according to Bogdanov (Zveri i Ptitzi Povolzhva, 44), they bartered them against horses. (Dr. Gustav Radde, Ornitologichoskaya Fauna Kavkaza, (Ornis Caucasica), 4- to with plates, Tiflis, 1885, 81-83.

In his brief account of « Georgiana and the kings thereof » Marco Polo says that « the country produces the best goshawks in the world which are called Avighi ». Sir Henry Yule cites Jerome Gardan as noting that <sup>a</sup> the best and biggest goshawks come from Armenia » — a name which, as Yule observes, often included Georgia and the Caucasus. He adds that «Major St. John tells me that the Terlan or goshawk, much used in Persia, is still generally brought from Caucasus. Yule proposes that « the name of the bird is perhaps the same as 'Afci, Falco montanus, the henharrier ». (Sir Henry Yule, The Book of Ser Marco Polo, London, 3rd cd., 1929, Vol. I, 50 [bis] & n. 5). Arighi is near enough to Turkish arci, hunter, and can indeed have the sense of harrier; in a thirteenth century Georgian context it was probably a loan-word from the Selenks with whom the Georgian nobility were in frequent contact. (It can only he a philological coincidence that Arighi corresponds rather nearly to Dutch harik, goshawk, Dresser, vi, 587).

In his Russko-Gruzinski Slovar, Spb., 1840, David Tchoubinoff distinguishes between Russian kretchet, gerfalcon, and sokol, falcon. For kretchet he gives the Georgian words shavardeni (= t shahin, Persian 'royal'), gavazi, songuli (= t Persian sonqar). For sokol Tchoubinoff has bazi (= Persian bazi = Falco gentilis), kori, shavardeni, mimino. Sokolnik, falconer, is bazieri, but mews, sokori sakhli, falcon-house. The court rank of Chief Falconer is baziert-ukhutzesi. (Here, perhaps we have an example of bilingual class differentiations, as in English bullock, beef (Franco-Norman  $b \alpha u f$ ); English sheep, mutton (Franco-Norman monton). Radde, p. 81, states that mimino is the Georgian word for all larger hawks, including the goshawk, Russ, yastreb. He identifies kori as the sparrowhawk (Astur nisus), Persian 'bazha' (properly bazi), and Tartar kurge kurgai — from which, perhaps, kori is a loan-word.

In the Georgian epic poems of the turn of the twelfth century, allusions to falconry arc frequent; although poetic licence seems to take precedence of zoological precision. (For Vep'kis Tquosani, I eite the English version of Miss Margery Wardrop, The Man in the Panther's Skin, Oriental Translations Fund, New Series, Vol. xxi, London, 1912; for Visraminiani, Sir Oliver Wardrop's English version, OTF, New Series, xxii, 1914).

Vepkhis Tqaosani, 703, kori : « The king mounted. How can the pomp of those times be told now? By reason of the beating of the copper drums no word was heard by the ears. The hawks darkened the sun; hither and thither coursed the hounds; the fields were dyed purple with the blood shed by them ».

Ibid. 459/462 shavardeni as a synonym for kori : I apparelled myself, I went into the hall of audience; a pack of harriers (avaza = hunting panther) met me, all the space around the hall was full of falcons... We hunted over the plain, mountain-foot and hill; there was a multitude of hounds, falcons and hawks. We returned early without having gone a stage from the long road. Visraminiani, 277 : « he had slain so much game that mountain and plain could not find room for them : a needle even could not fall on the earth because of the hunting panthers and dogs; the air was full of hawks (kori), kites (gavazi) and falcons (shavardeni)».

These descriptions reflect the scenes in Persian miniatures, and, again, Marco Polo's near-contemporary account of the hunting expeditions of Kubilay Khan (1260-94): « He starts off on the 1st day of March, and travels southwards towards the Ocean Sea, a journey of two days. He takes with him full 10,000 falconers, and some 500 gerfalcons besides peregrines, sakers and other hawks in great numbers; and goshawks also to fly at the waterfowl... And as he goes there is many a fine sight to be seen, and plenty of the very best entertainment in hawking; in fact there is no sport in the world to equal it ». (Yule, *Marco Polo*, I, 404).

The more modest hunts of the Georgian kings were, in their way, lavish and ceremonial. According to Wakhusht (Description géographique de la Géorgie, ed. Brosset, SPB, 1842, pp. 19-20), the Chief of the Falconers (Baziert' Ukhutzesi) ranked after the Grand Equerry (Amirakhori), (This latter office became hereditary and the name came down in the distinguished Georgian family of Amilakhvari; one of the name was killed in command of the Foreign Legion at the Battle of Bir-Hakeim in 1942). The Chief of the Falconers was responsible for the management of the royal falcons (bazni, pl.) and falconers (bazierni, pl.), the hounds and kennelmen, and of the keepers of the woods and plains of the royal hunting demesnes. Alexander II of Kakheti is the hero of the only anecdote of hawking which occurs in the Georgian annals. Wakhusht records that « having learnt from his falconers that they had seen strange birds in the plain of Aloni, he went off in haste and found that they were peacocks. He wanted to take them alive, hut not a single falcon would take any notice of them; there was only a red falcon which took as many as there were; they were brought to Gremi where they called incessantly, which made Kakheti seem like the fabulous land of the Qapuzuna where the sheep go to ». (Histoire de Kakheth, in Brosset, Hist. de la Géorgie, II, i, 154/5; the Qapuzuna, says Brosset. are monkeys, and the reference is to a passage in the Book of Kalila and Dimna).

It is permissable to surmise that «the red falcon» may have been the *krechet krasnoy* which had survived the journey from Moscow to Gremi and which the falconer lvan Sychov had assured the king, could take swans (*lovit lebedi*). The capture of swans would demand the strength and courage of gerfalcons (Frederick's *falcones absolute gentiles*) as in The Tale of Igor (for citation, c. f. Sreznevski, III, 459, sub sokolnik) or in the great hunts of Kubilay Khan (c.f. Yule, Marco Polo, i, 406).

# THE MOST ANCIENT GEORGIAN INSCRIPTIONS IN PALESTINE

Intensive archaeological investigations in the last few decades in countries of the East (Palestine, Syria, Egypt) have brought to light numerous monuments of Georgian architecture, referring to the cultural work of the Georgian people in the « Holy Places » of the East in the early Middle Ages.

Near Antioch there have been discovered thirteen Georgian monasteries and churches which were occupied by Georgian monks as late as the XIth-XIIIth centuries<sup>1</sup>.

In the Egyptian desert, in the necropolis of Thebes a church  $^2$  has been discovered which, as M. Tarchnischvili pointed out <sup>a</sup>, was built by Peter the Iberian and dates from the Vth century.

Finally, a few years ago, an Italian archaeological expedition under P. Virgilio Corbo discovered in Palestine, in the Judœan desert, together with other important remains yet another remarkable monument of Georgian culture, a monastery with a Georgian inscription <sup>4</sup>.

The Georgian monastery is in the region of Bi'r al Quit, not far from Bethlehem, to the north-west of Hirbet Siyar al-Ghanam on the slopes of a hill. It is a complex of buildings in the shape of a square with a church adjoining on the north side.

To the south of the church was a chapel, the floor of which , as also that of the church itself, was covered with mosaie.

The church was connected with the inner court and buildings situated to the south-west, by an area, covered with mosaic of white stones, from which led the entrance to the refectory. The floor of the refectory is also made of mosaic and is still in a state of preservation. The central part is decorated with a splendid geometrical design hordered with a frame carried out in a combination of colours : white, rose, black, pale blue, green. The

Publication of the Academy of Science, Thilissi, 1960.

1 M. Tarchnišvili, Un vostige de l'art Géorgien en Égypte, Bedi Karthliza, n. 82-33, N. S., VI-VII, 1959, p. 24.

2 Monneret de Villard, Una chiesa di tipo georgiano nella uccropoli tebana. Coptic Studies in Honor of Walter Ewing Crum, Boston, Mass., 1950, pp. 495-500.

8 M. Tarchnisvili, op. cit., p. 24.

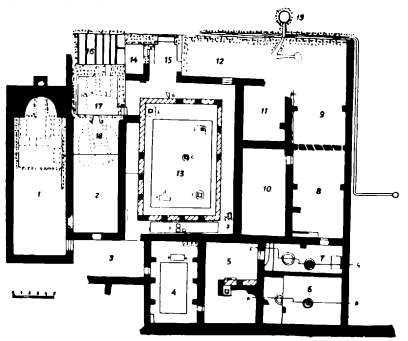
4 P. Virgilio Corlio, Gli scavi di Kli. Siyar el-Ghanam (Campo dei Pastori) e i monasteri dei dintorni, *Pubblicazioni della Studium Biblicum Franciscanum*, No 11, Gerusalemme, 1955. space is framed by a border of seven lines, which makes the plaiting of white mosaic stand out.

In the eastern part, outside the chief axis of the tessellated space of white there is a large inscription, placed in a frame. On the left and right sides of the frame triangles are depicted. The frame consists of five parallel lines in white and black. The rectaugle of the inscription is separated from the chief area of the mosaic by white stones for a distance of 34 em.

The inscription including the interlaced design of the mosaic is \$1.5 cm, in height.

The inscription consists of five lines. The letters are from 10 to 11,5 (the last lines) cm, in height. The colour of the design of the inscription is black. The lines are separated from one another by one row of white mosaic with a reddish tint.

Adjoining the dining room on the southern side is a room which Corbo believes to have been a kitchen. The floor of this is also tessellated. The kitchen is connected with two rooms with mosaic floors, one of which ( $\Lambda$ ), supplied with a press, was intended for pressing grapes, the other (B) for squeezing oil from olives.



Plan of the monastery, according to Virgilio Corbo

By means of a door in the east wall the room with device for pressing olives was connected with a shed, where a crib and a reservoir were placed. One wall of the shed may have been re-made at a later epoch.

The purpose of the other rooms (Nos. 9, 10, 11, 12) is not known as they have been completely destroyed. It must only be noted that this part of the monastery also abounds in mosaic with a stet design in colours.

The central part of the monastery was a square court adjoined on the northern side by a chapel, on the southern side — by rooms 10-11 and on the eastern side — by the porter's room (Nos. 14, 15). From the east a vestibule led to the pillars surrounding the court. To the north of the pillars there is a passage to the necropolies (Nos. 16-18), and from the eastern side a door leads to room No. 12. From the west of the court there is a passage leading to a porch (No. 3).

The court consists of two parts : a colonnade and a court under the open sky.

The colonnade forms a narrow walk which runs round the court and is separated from it by a row of pillar bases 67 cm. long and 5 cm. high. On the bases were pilasters, on which rested the vault and roof of the walk.

Some of the pilasters are missing but, according to Corbo, it is easy to determine the number; there were 18 in all. At several points of the bases for supporting the pillars another wall is built on the uorth and east sides. In the north part of the walk there are two more walls, of a later period, as Corbo thinks. The walk was completely paved with mosaic although this has now disappeared from the northern side.

On the eastern side on the diagonal lies white mesaie.

In a place where the latter is broken a fragment of an inscription has been preserved.

A few letters of the inscription have been preserved in the corner of the south-east side. The text is placed on a white back-ground in a frame with an interwoven design carried out in pink and green. The letters are red. The inscription consisted of five lines, separated from one another by strips of stones, one light-purple and the other white. On the southern side the mosaie has almost completely disappeared except for a sharp corner to the south-west where part of the geometrical design has been preserved.

The mosaic floor on the west side consisted of 28 squares, each measuring 45 cm. The squares were separated from one another by a rich sinuous design. The squares followed one another in pairs, as can be seen from the first two squares. On the sixth row (from north to south) at the end of the floor was a Georgian inscription, which has been preserved only in three squares.

The inscription is made on a white background with stones black as

jet. The lines are separated from one another by yellow lines. The colours of the pattern are red, pale blue and yellow.

In the court under the open sky there are reservoirs (cc) and a small hole (b) for draining water. Its floor also is completely covered with mosaie.

On the last day of the excavations still another Georgian inscription was found towards the north-west corner of the pattern (d) surrounding the large white mosaic of the court. It is placed on a flat surface with a triangle on each side. The length of the space is 132 cm., of the triangles — 21 cm. Only three lines of the inscription have been preserved and traces of one letter of the fourth line. According to Corbo, the inscription must have consisted of five lines.

The length of the letters in the first line is 11,5 cm., in the second — 10,5 and in the third — 9 cm. The inscription is surrounded by two rows of a plaited design in white, bluish-green and yellow. On the white background of the triangles is a cross, carried out in green and yellow plaiting.

According to Corbo, in Bi'r el-Qutt there is a Roman columbarium which was used once more in the Byzantine epoch. On the basis of ceramics discovered in the first layer, he says, it may be dated from the first century A.D.

Corbo considers<sup>5</sup> the Georgian monastery to be an extremely original building in its plan and in the rooms placed round it, and also in the devices for pressing grapes and olives bearing witness to the great activity of the monks working there. In this respect, according to him, the Georgian monastery is quite unique among the monasteries in the Judœan desert.

At the same time the author points out that local stones were partly used as building material while some of the material was taken from the ruins of an ancient basilica in Bethlehem.

The author attaches great importance to this circumstance in dating the monument.

The author gives the date of the Georgian monastery of the Judœan desert as the Vlth century A.D. on the basis of the inscriptions and also of the partial use in building the monastery of stones taken from the ruins of the « Christmas » basilica of Constantine<sup>6</sup>. In the author's opinion, if this monument is identified with the building in the Jerusalem desert, mentioned by Procopius under the name of Lazian Monastery, then we should have another argument for attributing the monastery to the Vlth century, and still another confirmation of the theory concerning the use of the basilica of Constantine in Bethlehem for the second time.

<sup>5</sup> V. Corbo, op. cit., p. 129.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Ibid., p. 130, also note 9,

#### THE GEORGIAN INSCRIPTIONS

A special article was devoted to the Georgian inscription by the late M. Tarchnišvili<sup>7</sup> a distinguished scholar in the field of Georgian culture and language.

In M. Tarchnišvili's work the text of the Georgian inscriptions is given with a Latin translation and commentaries. It should be observed that the inscriptions were read by Tarchnišvili absolutely correctly. M. Tarchnišvili also gave a correct translation of the text. It remains only to make clear certain questions, and in particular, to identify some of the proper names mentioned in the inscriptions. This affects the dating of the inscriptions and the monastery itself.

The inscriptions in question read as follows :

#### INSCRIPTION 1

(M. Tarehnišvili's inscription A)

- 1. šecevniť a k<sup>er</sup>esiť a da m
- 2. coxebit<sup>\*</sup>a emidisa t<sup>\*\*</sup>eysit<sup>\*</sup>a
- 3. šn antoni abay da iosia mo
- 4. msymeli amis sepiisay da ma
- 5. ma- deday iosiaysi amen

### INSCRIPTION II

(M. Tarchnišvili's inscription C)

- 1. cmidao t'codor
- 2, e marowan da bo
- 3. wrzn... en ami
- 4. . . . . . . . . (') e...
- 5. . . . . . . . . . .

#### INSCRIPTION III

- (M. Tarchnišvili's inscription B)
  - 1. da z<sup>o</sup>wz
  - 2. eowlni m

7 Lo Iscrizioni musive del monastero di Bir el-Qutt. Printed in V. Corbo's book, pp. 135-139. Also M. Tarchnišvili in *Bedi Karthlisa*, No 16, p. 12-17, 1954. 3. at'ni ba 4. kowr da 5. gri-orm 6. izd da n 7. ašobni 8. mat'ni ke 9. . . . . 10. . . . . 11. . . . . 12. amen

### INSCRIPTION IV

(M. Tarchnišvili's inscription D)

 $[1. \dots ....]$   $2. z[t. \dots .]$   $3. i [. \dots ...]$   $4. CO [. (t) \dots ]$   $5. MCO [. . (t) \dots ]$ 



Inscription I



### Inscription II

## TRANSLATION

### INSCRIPTION I

« With the help of Christ and the intercession of Saint Teodore let (God) have merey on Abba Antoni and Iosia the layer of this mosaic and the parents (lit. *father-mother*) of Tosio. Amen ».

### INSCRIPTION II

« Saint T'eodore ! Maruan and Burzen... EN... AM ... E ».

### INSCRIPTION III

« And their alumni Bakur and Gri-Ormizd and their children. Christ!... have mercy. Amen ».

### INSCRIPTION IV

[Fragmentary : seven characters only preserved].

### THE DATE AND PERSONS

In the inscription the following persons are mentioned. Saint T'eodore (Inscription I and 11). Abba Antoni (Inscription I). Burzen (Inscription II). Bakur (Inscription IH). Gri-Ormizd (Inscription III).

Some of these persons mentioned in the inscriptions were identified by M. Tarchnišvili<sup>8</sup>. He noted, in particular, that the Theodore mentioned in inscription 1 and 11 is Theodorus Tyro the well known martyr of the IVth century, suffering under Maximian and Maximinns. In ancient times he was held in great esteem in the East, in particular, in the church of Jerusalem<sup>9</sup>.

Abba Antoni, mentioned in the inscription, as already pointed out by M. Tarchnišvili, is known from the Life of Saint Martha, the mother of Symeon Stylites.

In the text of the Life it is said that after the transportation of the body of St. Martha into the pillar to the hermit and the building of a special church for her, Symeon asks God to grant him a piece of the Cross made from the Life-giving tree.

« And when Saint Symeon prayed to God he at once saw in a revelation a vision of three monks, Georgians, who came from Jerusalem to the Saint, one of whom, Antoni, was vested with the order of priesthood and was the  $\Pi\rho\epsilon\sigma\beta\acute{\nu}\tau\epsilon\rho\sigmas$   $\Pi\gamma\sigma\acute{\nu}\mu\epsilon\nu\sigmas$  of the monastery and of the assembly of brethren ».

« It was seen that this Antoni had in his hands a golden cross inside which was a piece of the Life-giving tree, a mighty power, and he held this with great fear and trembling and handed it to Saint Symeon according to his request ».

« This Antoni was a Georgian, of wondrous gifts, who saw in a vision in that hour the slave of God, great Symeon, who said to him : 'Go to that Mons Admirabilis' and at once as soon as he had seen that vision that night, he got up early in the morning and together with two brethren set out from Jerusalem » <sup>10</sup>.

8 M. Tarchnišvili, op. cit., p. 136.

<sup>9</sup> K. Kekelidze, Icrusalimskiy kanonar, Tbilissi, 1912, p. 187; F. Halkin, Bibliotheca Hagiographica Graeca, t. II, Bruxelles, 1957, p. 281 sq.

<sup>10</sup> N. Marr, Agriografičeskije materialy po gruzinskim rukopisijam Ivera, Zap. Vost. Ot. Russk. Archeolog. Ob., vol. XIII, S-Pbg. 1900, p. 38. M. Tarchnišvili, op. eit., p. 136, note 8; Acta Sanctorum, Maii, V, p. 418, n. 53. « Abba Antoni, a worthy man and a true slave of his (lod » is often met with in the Life of Martha. In the text is related in detail his coming to Symeon Stylites on the Mons Admirabilis and about the circumstances under which the hermit « received this gift by the service of this priest Abba Antoni ».

Afterwards Abba Antoni stayed with Symeon Stylites, who soon appointed him the bishop of Selencia.

It can be seen from these data that the chief person in the Life of Martha is « Abba Antoni, a monk from Jerusalem, a Georgian, vested with the order of priesthood,  $\Pi\rho\epsilon\sigma\beta\dot{\nu}\tau\epsilon\rho\sigma\varsigma$  καὶ Ἡγούμενος εὐαγος μονῆς ὑπάρχων ».

There is no doubt that this Antoni is none other than the Abba Antoni of our inscription, by whose charge losia laid the mosaic and made a Georgian inscription. In the inscription he is mentioned as Abba Antoni, as also in the text of the Life of Martha. From this it can be seen that at the time when the inscription was made he occupied the same position as on his arrival at the monastery of Saint Symeon.

This circumstance makes it possible to fix the date of the inscription exactly.

Abba Antoni, as is known, went to Symeon a year after the death of Martha (551) and the ascent of Symeon on the pillar, i.e. in the year 552. It is clear that the inscription could not have been made after that time, because afterwards he settled down in Antioch and was soon consecrated bishop of Selencia<sup>11</sup>.

On the other hand, twenty years previous to these events, as is known from the Life of Martha, Antoni was still in Georgia<sup>12</sup>. So that the inscription cannot have been done before the year 532.

Thus, the date of the first inscription can be determined within twenty years 532 and 552.

But the fixing of the date of one of these inscriptions of the Georgian monastery in the Judœan Desert is not sufficient to determine the time of building of the monastery itself, and the writing of the other inscriptions.

To solve this question it is necessary, first of all, to identify the names mentioned in inscription II : Burzen and Maruan.

The name Burzon was not current in Georgia, whereas Buzmi(h)r, connected with it, is very common. As, for instance, Vežan Buzmir, who

<sup>11</sup> N. Marr, op. cit., p. 44; M. Tarchnisvili, op. cit., p. 136, n. 8.

<sup>12</sup> N. Marr, ibid., p. 40.

took the place of Arcand Gušnasp as the marzpan of K'art'li at the time of Evstat'i of Mczet'a <sup>13</sup>, is known for the VIth century.

This name is also often met with in the family of Peter the Iberian, the famous Georgian of the Vth century, later the bishop of Maynma. According to the Syrian text of the Life of Peter the Iberian<sup>14</sup>, his father and grandfather were called  $\infty$   $\infty$   $\infty$ . R. Raabe reads this word Bosmarios, but the vocalisation, as the editor of the text indicates, is founded on supposition<sup>15</sup>. It is clear that it is the same Buzmir with the Greek ending (in os), so that the word must be read Buzmirios. Peter the Iberian's sister also bore the name Buzmiropuria.

J. Markwart sees this same word in *Barzimeres*, who in the years 373 and 377 was in Roman service as tribunus scutariorum<sup>16</sup>.

This name occurs also in the Armazian inscription on the silver bowl from Bori :  $bwz myhr byty' \chi \dot{s} tb'$ . rwn dhr« Buz mibr, the good pitia $\chi \dot{s}$ . Eternal soul ».

In connection with this name F. Altheim, R. Stiehl and H. Junker pointed out that it is not met with in the Iranian onomastikon : « Eine  $bwz \ myhr$  formal entsprechende Namensform im Iranischen nirgends belegt ist »<sup>17</sup>. Obviously they did not know the above-mentioned cases of the use of this name, nor the article by J. Markwart, printed in *Caucasica*.

In publishing the Bori inscription Altheim, Stiehl and Junker made some mistakes. They did not understand correctly the Russian phrase in my article : « Hagunch By3-Muxpa, доброго интиахина». These words stand in the genitive case not because I see the genitive case in the Armazian text, in connection with which they give my translation as : « Eigentum des Böz-Mihr, des guten Pitiaxes », but the genitive case in the translation is due to the construction of the Russian phrase and depends on the preceding word 'Haguech'. In the text is said : «Ha arom Habita hucanbi : анитафия жены двороунравителя царя Xceфарнуга-Cepachurbi ; речь интиахридата Шарагаса ; подинсь « Буз-Михра доброго питнахина » и т. д. (B,UI, 2, 1948, р. 56), i.e. « In this language are written : the epitaph of Serapitis the wife of the chief of the court of king Khsefarnug ; the speech of Sharagas, the pitiakhsh of king Mihridat ; the inscription of 'Buz-Mihr, the good pitiakhsh' ».

<sup>13</sup> Martwilobay Evstat<sup>4</sup>j me<sup>4</sup>xet<sup>4</sup>elisny, S. Qubaneishvili, Dzveli k<sup>4</sup>art<sup>4</sup>uli literaturis k<sup>4</sup>restomat<sup>4</sup>ia, Thilissi, 1946, p. 45; D. M. Lang, *Lives and Legends of the Georgian* Saints, London, 1956, p. 94 sq.

14 Petrus des Iberer. Hernusgegehen und übersetzt von R. Ranbe, Leipzig, 1895. 15 Ibid., p. 14, n. 5.

 <sup>16</sup> J. Markwart, Die Bekehrung Iberiens..., Caucasica, Fuse. 7, Leipzig, 1931, p. 127.
 <sup>17</sup> Inschriften aus Gruzinien, p. 12-13; also F. Altheim, Literatur und Gesellschaft, II, p. 49. There are no grounds for supposing that the word stand in the genitive or the vocative case, as Altheim, Stiehl and Junker think<sup>18</sup>.

The latter supposition is founded, as we have seen, on the incorrect assertion that the name Buz-Mihr is not used in the Iranian onomastikon,

Thus the inseription scratched on the Bori bowl must be translated : « Buz-Mihr the good pitiakhsh ».

In my article, published in BECTHUK [DEBIDEII HETOPHII 1 did not give the text of the dotted inscription on the Bori howl. Altheim, Stiehl and Junker read this inscription, consisting of two words, independently (on the basis of the photograph published by us) and in the reading of both words made mistakes. In the text, which in spite of H. Junker's assertion, can be read very easily, is clearly written : ruen dhr<sup>19</sup>; but Altheim, Stiehl and Junker read buz myhr i.e. in the given instance also see the same word which is written in the scratched inscription, whereas it is sufficient to compare these two inscriptions with one another, to find at once a difference between them.

It goes without saying that a palacographic analysis founded on such a reading cannot be trusted <sup>20</sup>.

In connection with the name Buz mihr mentioned in the Bori inscription it was suggested that the first part of this word (hwz) is the root of the present tense of the Pahlevi verb buztan «to save». Altheim. Stiehl and Junker think that bwz is the form of the imperative mood of this verb and the whole expression must be transalted thus : «Save. Mitra, the good pitiakhsh».

But J. Markwart, in an article<sup>21</sup> published in 1931, established that buz mir, buz mihr comes from burz mihr and is a shortened form of the prevalent Iranian burzen mihr. «Barzimeres ist mp. Brzmihr, Busmerios =  $\beta ov\sigma\mu \epsilon \rho \omega \sigma$  dagegen ist die griechische Wiedergabe eines iberischen Buzmi(h)r, das mit Dissimilation aus *Burzmihr* entstanden ist ». The sound r has been dropped in the given cases as in the Georgian name for

18 Inschriften aus Gruzinien, p. 12; F. Altheim, op. cit., p. 49.

19 A. Borisoff, Soobschenja Gossoud. Ermitaja, IV, Leningrud, 1947. p. 10; Sh. Amiranashvili, Histoire de l'Art Géorgien, p. 118, *FDI*, I, 1950, p. 98; R. Frye, Pablevi Heterography in Ancient Georgin? Archeologica Orientalia in Memoriam Ernst Herefeld, N. Y., 1952, p. 95; G. Deeters, in Oriens Christianus, B. 39, Wiesbaden, 1955, p. 62.

20 Thus, for instance, in the comparative table of alphabets the sign for n is put together with that for z, r — together with b, d — together with m (see Inschriften aus Grusinien, p. 18).

21 Caucasica, Fasc. 7, Leipzig, 1931, p. 127.

Elbrus<sup>22</sup> : ialbuz < al-buz < al-burz, Persian al-burz < Har burž, Avest. Hara bərəzaitiš (Harā brzatiš) « high mountain ».

That buz-mihr really comes from burz-mihr can be clearly seen from the form of the word, met with in the Armenian : brzmch, brzmihr 23.

After we have seen that buz-mihr used in the given monument is a shortened form of *burzen-mihr*, it is clear that the name of the father and grandfather of Peter the Iberian, preserved in the Syrian text in the form *busmerios*, *busmirios*, in reality ought to have had the form *burzenmihr*, or, as a result of the dropping of h, characteristic for Georgian, *burzen-mir*.

Thus burzh of our inscription is the first component element of the name burzen-mihr. After this word in the text could stand only mi(h)r. Unfortunately, the inscription is damaged in this place.

At the same time the attention is attracted by another name which occurs in the inscription : *Maruan*. From the Georgian text of the Life of Peter the Iberian it is known that his real name was Muruan-os, « but when he was made worthy to bear a monk's holy garb he was given instead the name of Peter, after that of the first of the Apostles » <sup>24</sup>.

After the names of the father and grandfather of Peter the Iberian have been determined there can be no doubt that the Maruan of our inscription is the name of Peter himself, preserved in a somewhat changed form (with u, instead of a at the beginning of the word, as a result of the assimilation of a and with the Greek ending os) in the Georgian text of the « Life ».

From all that has been said, it follows also that *Bakur* in inseription 111 is the grandfather of Peter the Iberian on his mother's side.

The genealogy 25 of Peter the Iberian is as follows :

22 The etymology is given by J. Markwart, Woher stammt der Name Kaukasus? Caucasica, Fasc. 6, I. Teil, Leipzig, 1930, p. 35.

23 *qhpe PnPng*. Thilissi, 1901, p. 133<sup>11</sup>; 138<sup>3</sup>; J. Markwart, Die Bekehrung...,
 p. 127; cf. also W. B. Henning, Mitteliranisch, *Iranistik*, Leiden-Köhn, 1958, p. 38, n. 4.
 24 D. M. Lang, op. cit., p. 58.

<sup>25</sup> For the genealogy of Peter the Iberian see J. Markwart, Die Bekehrung... p. 128; I. Javachishvili, k<sup>s</sup>art<sup>s</sup>uli samart<sup>s</sup>lis istoria, t. I, T<sup>s</sup>bilisi, 1928, 175 sq., also his K<sup>s</sup>art<sup>s</sup>veli eris istoria, I, Tbilisi, 1928, pp. 200-218. K. Kekelidze, K<sup>s</sup>art<sup>s</sup>uli literaturis istoria, t. I, 1951, p. 314 sq.; also his Etiudebi..., III, Tbilisi, 1955, p. 16 sq.

| Great Bakur (king of the Iberians;<br>grandfather of Peter<br>the Iberian) | Buz-Mihr (Burzen-Mihr; grandfather<br>of Peter the Iberian)                                                    |
|----------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ↓<br>Bakur-duxt (daughter of Bakur<br>mother of Peter the<br>Iberian)      | Buz-Mihr; (Burzen-Mihr; king of the<br>Iberians, son of the first<br>Buz-Mihr, father of<br>Peter the Iberian) |
| Maruan (= Peter the Iberian)                                               |                                                                                                                |

In the Georgian inscriptions from Palestine all these names (Bakur, Burzen[-Mihr], Maruan) occur and it is evident that in the text just these persons are meant.

This eircumstance is exceptionally important for the dating of inscriptions II and III and also for the history of the monastery. It is clear that we are dealing with a monument built by Peter the Iberian himself.

That it is really so can be seen from the following.

From the «Life of Peter the Iberian» it is known that after his arrival in Jerusalem he proceeded to take an active part in building work<sup>26</sup>.

« Then they went into the desert, collected numerous brethren and built a monastery for themselves ».

After that the blessed Peter chose a place on the north side by the holy church of Sion near the so-called Tower of David, and built there a cloister «which is called to this day the Abbey of the Iberians (= Georgians) and lies to the left when you go from the second door of that tower towards the holy church of Sion »<sup>27</sup>.

Especially important is the information given by the biographer that after that «the blessed fathers Peter and John went out from there and set out for a desert place on the banks of the Jordan and there built a monastery for themselves »  $^{28}$ .

Then « Peter and his pupils and also blessed John went to Egypt; they wandered through the country of Sikti, prayed to the holy fathers

20 N. Marr, Žitie Petra Ivera, Pravoslavny Palestinsky Sbornik, t. XVI. pt. 11. p. 90 of Russian translation.

27 D. M. Lang, Lives and Legends of the Georgian Saints, p. 66. 28 N. Marr, ibid., p. 91 sq. the hermits, fell in love with this desert, chose a place in it, built a church and a monastery around...  $>^{20}$ .

«After some time they returned again to Jerusalem and once again built an inn in the town and set about huilding a church » <sup>30</sup>.

From this information it can be seen that Peter the Iberian built a number of monasteries in Palestine and Egypt, including the one in the Jordan desert, not far from Jerusalem.

Now there have been discovered in the Jordan desert ruins of a Georgian monastery with Georgian inscriptions, in which are mentioned the names of Peter the Iberian, his father, and his paternal and maternal grandfathers, and there can be no doubt that this is a monument built by Peter the Iberian himself.

But there is still more evidence which is quite conclusive.

Above we noted that in the monastery there are special rooms with presses for grapes and oil. Corbo repeatedly emphasises the fact that the activity of the monks of this monastery in this respect was unique in this region. If this is so and wine and oil making characteristic only of this monastery, it is clear that we are dealing here with the monastery of Peter the Iberian, since from his Life we know that in his monastery the monks were engaged in just these occupations<sup>31</sup>.

The question arises : to what time does this monastery belong and when could Peter the Iberian have built it?

Maruan (Muruan), as is well known, was horn in the year 409<sup>32</sup>. In the year 421, when he was 12 years old, he was sent to Constantinople as a hostage. In 429 he ran away to Palestine and « was made worthy to bear a monk's holy garb ».

From Gerontius the abhot of the monastery on the Mount of Olives he received the name of Peter<sup>33</sup>. Peter was 20 or 25 years old when he set about building monasteries and churches hoth in Jerusalem and in the surrounding desert. According to J. Markwart, Peter built the «Abhey of the Iberians» near the Tower of David about 429-444.

As can be seen from the Georgian text of Peter the Iberian, the building of the Georgian monastery in the Judœan desert belongs to that time. To that same epoch belong, evidently, those inscriptions in which Peter the Iberian and his ancestors are mentioned and which are at least

29 N. Marr, ibid., 94.

30 Ibid., p. 94.

31 N. Marr, ibid., p. 95.

32 J. Markwart, Die Bekehrung..., p. 166.

<sup>33</sup> R. Ranbe, op. cit., p. 31 of Syrian text, p. 35 of German translation; J. Markwart, Die Bekehrung..., p. 166.

a hundred years older than the inscription of Abba Antoni. The possibility is not excluded that, as a result of an earthquake <sup>34</sup> or for some other reason, the monastery built by Peter the Iherian was partly ruined, and restored only later. It is possible that the credit for its restoration belongs to Antoni of Scleucia who charged Iosia to lay the mosaic and make the inscription. Maybe the building of the monastery or its restoration was really referred to in fragment IV as Tarchnišvili thinks.

The chronology given here is confirmed also by coins discovered in the monastery during archaeological excavations.

In the Georgian monastery the following coins have been found :

1. Of Valentinianus II (375-392) with the inscription : DNVALENTINI-ANUS (Dominus noster Valentinianus) with the legend; NT (Antiochia?).

2. Of Anastasius I (491-518) with the inscription D. ANASTA SIUS PPAUG (Dominus noster Anastasius, perpetuus Augustus).

With the legend : CON (Constantinopolis).

3. Only one coin of Constans II (641-668).

4. And one Ayyūbid coin with the Arabic inscription : محمد رسول. From this list it can be seen that if we do not take into account the two coins of a later time which got on to the territory of the monastery by chance, in the Georgian monument have been discovered two groups of coins which correspond exactly to the two epochs to which the inscriptions belong.

Thus, in the inscriptions of the Judœan desert (inscriptions II and III) we have the most ancient momments of Georgian writing, as they precede the Bolnisi inscriptions, considered up to the present time to be the most ancient (A.D. 492), by at least half a century.

### \*\*

In inscription III still another word is met with which needs to be explained. In the 5th and 6th lines of this inscription we have : "Bakur and Gri-Ormizd ».

It has been suggested that the word gri is an abreviation of the Georgian name 'Grigol' or 'Giorgi'<sup>30</sup>. In connection with this it has been correctly noted that gri cannot be an abbreviation of Grigol or Giorgi<sup>37</sup> since such an abbreviation for these words is not accepted. Besides, if

84 In the first quarter of the Vith century entastrophic earthquakes occured here, see A. Sieberg, *Erdebebengeographie*, Berlin, 1932, *Handbuch der Geophysik*. B. V. Lief. 3, pp. 801-802.

85 V. Corbo, op. cit., p. 134.

86 M. Tarchnišvili in V. Corbo, op. cit., p. 138.

87 S. Qaukhë'ishvili, K'art'lis c'xovreba, vol. II, Tbilisi, 1959, p. 060.

gri is an independent name, then between it and the following word Ormizd there ought to have been the conjunction 'da', 'and'.

Therefore the explanation of this word must be searched for in another direction.

From this point of view it is necessary to note that this word is used before a proper name of Iranian origin.

Another case of the use of this word in Iranian is known to me from the Avromān parchment, in the sixth line of which occurs : gri pahy BRY mtrpry.

When publishing the Avromān parchment the Swedish orientalist II. S. Nyberg expressed the opinion that the first constituent of the word must be read as  $\chi_{12}$  which he identifies with the Aramaic word for 'glory' used in Sasanian Pahlavi in the form  $\chi_{12}$  as an ideogram for  $\chi^{u}$  are  $(\chi^{u}$ arnah)<sup>38</sup>. The ideogram is followed here, in his opinion, by the phonetic complement  $\gamma$  showing that it must be read *farrē*. The second constituent, Nyberg thinks, is the well known word *panāh* 'protection', the whole name meaning 'having the protection of the  $\chi^{u}$ arənah'.

In the same way Nyberg considers another word of the Avromān parchment *mtrpry* to be composed of two parts one of which is anrow Mithra and the other — the Aramaic ideogram aro, the passive participle of the verb wap 'redeem', in the sense of 'redeemed', an equivalent of the Iranian boxt which occurs at the end of a great many proper names<sup>30</sup>. As a result of these assertions of Nyberg it follows that Aramaic ideograms in Middle-Iranian are met with not only separately but as component elements of proper names, at the beginning or the end of a word.

On the other hand, E. Herzfeld does not consider these words to have been written ideogrammatically, and gives the reading :  $gar_ipaw(\hat{a})h_i$ PUHR mitrafarri <sup>40</sup> not explaining, however, what gari and farri may mean.

A second case of the use of this element gry is known to me from a Parthian inscription, found in southern Khorasan and recently published by W. B. Henning<sup>41</sup>.

The inscription is placed on the rock-wall of a gorge Kāl-i Jangāl near Birjand (Southern Khorasan) where there is a rock-drawing of a man fighting with a lion.

The inscription which comprises two lines, is clearly legible : gry'rthstr nhwdr W hstrp.

38 H. S. Nyberg, The Pahlavi Documents from Avroman, Le Monde Oriental, XVII, 1923, p. 207.

<sup>89</sup> H. S. Nyberg, op. cit., p. 207.

40 E. Herzfeld, Paikuli, Berlin, 1924, p. 83.

41 W. B. Henning, A New Parthian Inscription, JRAS, 1953, pp. 132-136.

For the text Henning gives the translation : « the prefect and satrap of Gry'rthätr » 42.

He also pointed out that in the first centuries of our era « satrap » was not so much a rank as an office; the word is invariably accompanied by the name of the district which was governed by the « satrap ». The status of a satrap in those centuries cannot be compared with that enjoyed by his Aebaemenid namesake; the area he governed was small, scarcely more than a town with its surroundings; on these grounds Henning assumes that the long word which occupies the first line of our inscription was the name of a town or smallish distriet and the expression Gari-Artazša0r or Gar Ardašīr which perhaps meant « the mountains of Ardašīr », was the name of the very district of which Birjand formed a part, a forerunner of the later Quhistān.

In his recent book «Mitteliranisch» W. B. Henning connects the first element of the expression gry'rthHtr (gry) with the corresponding word of the Avromān parchment and pointed out that «Die Ansicht, dass es sich um den Namen eines Distriktes handle (JRAS, 1953, 134), lässt sich kaum aufrechterhalten; auf einem seither zugänglich gemachten Ostrakon aus Dura-Europos... findet man *hstrp* auf unmittelbar nach einem Personennamen...»<sup>43</sup>.

But up to the present time we have no answer to the question as to what this particle gry of the Avromān parchment and the inscription from Kāl-i Jangāl may mean or how it must be read. The meaning and function of this particle are still unknown.

For the solution of this question the Georgian inscription from Palestine is of decisive importance. Here also the word occurs before an Iranian proper name Ormizd (cf. Middle Persian Hormizd, Parth. Ohrmazd). Its use in the Georgian inscription is identical with that in the cases met with in Iranian monuments : so, now we have

> gry puby — the Avromān parchement gry 'rtḥštr — the Parthian inscription from Kāl-i Jangāl gri ormizd — the Georgian inscription from Palestine.

In these examples the particle gry has, evidently, one and the same function.

Everywhere it stands before a proper name and in each case this name is Iranian.

<sup>42</sup> W. B. Henning, op. cit., p. 134 sq.

<sup>45</sup> Iranistik, p. 29, n. 4. As we have seen above from the Bori inscription, such cases were known earlier also.

As words in Georgian, according to the rule of Georgian spelling, are written phonetically, the only possible way of reading this word is *gri* and not *gary* or anything else. The question of its ideogrammatical character apparently drops out.

The suggestion made by Nyberg concerning the use of ideograms as component elements of proper names, has not been justified, at any rate, in the given case.

After it has been established that gry is not an ideogram, the only remaining possibility is to regard it as an Iranian word.

The only Iranian word suitable as an epithet to a proper name may be, in my opinion, grye, which is repeatedly used in Iranian texts and in meaning is the equivalent of the Aramaic ress (soul) \*<sup>44</sup>.

It is often used in such composites as gryv-zyndg, gryv-bwrzyst, gryv dwlyst, gryv jywndg.

Evidently it is used in the same way in the given proper names. v has been dropped at the end of the word, as is characteristic in such cases (after long vowels) in Iranian dialects, cf.  $gr\bar{v}e\bar{a}$  'throat'  $g\bar{v}e\bar{e}$ ,  $N\bar{e}w$ -Hormizd, Ne-Hormizd,  $N\bar{e}v$ - $\check{S}a\bar{p}\bar{u}r$ , Nc- $\check{s}a\bar{p}\bar{u}r$  and  $N\check{s}apur$ <sup>45</sup> etc. Its loss is all the more natural in proper names, which usually have a tendency to be shortened.

We have a complete analogy of the use of the word gryv, gry before proper names in New-Persian jān 'soul', which is in meaning an equivalent of the ancient Iranian gryv. Cf. Jān 'Azīz', Jān Muhammad, Jān Bulat etc. In modern Iranian dialects this word is also used after proper names, cf., for example,  $B\bar{a}b\bar{a}$ -Jān and so on. Such a construction is very common in Georgian and Armenian. Cf. Siko-jan, Rip'sime-jan etc.

Thus, in inscription 111 from Palestine not Grigol or Giorgi is referred to but Gri-Ormizd.

Many Iranian proper names were wide-spread in Georgia not only in the pre-Christian period, but also afterwards. The majority of the proper names met with in the Palestine Georgian inscriptions are Iranian (Bakur, Maruan, Bnrzen[-mihr]).

Many Iranian names are common even for later epochs. So, for instance, in many Georgian manuscripts and other documents such names as P'arsman, Mirdat and so on are very often met with and some of them as, for instance, Bagrat (< Bag-dat) are common to this day.

44 Andeas-Henning, Mitteliranische Manichaica aus Chinesisch-Turkestan, 11, Berlin, 1932, M 36, V 7, p. 325; 28, R I, 17, p. 313; 111, 1934, M 6, 98, p. 867; g 76, p. 871; g 88, p. 872; g 210, p. 874, h 22, p. 876; h 67, p. 877; h 72, p. 877; n 3, p. 886; n 41, p. 888, also s, v.

45 H. Hübschmann, Persische Studien, Strassburg, 1895, p. 165-166.

Therefore it is not necessary to connect this name with Ormizd IV or Ormizd V and date the inscriptions on these grounds. Its use in the inscription (as also of other Iranian names), is, evidently, the continuation of a very old tradition.

We cannot establish now who this Gri-Ormizd was. It is only possible to suggest that he was related in some way to Bakur. In order to make this question clear it is necessary for new material to be found.

It is hardly possible to over-estimate the importance of the inscriptions of the Judown desert for the history of the cultural life of Georgia in the early period of Christianity.

First of all they give new material for the study of the life of Peter the Iberian, a great personality of the Vth century.

The opinion has been expressed that Peter was connected with Georgia only by birth, that being cut off from his native land at an early age, he broke all ties with it and that he has no connection whatever with Georgian culture<sup>40</sup>.

This view has now been disproved. The fact that Peter the Iberian decorated the monastery built by him in the Judœan desert with Georgian inscriptions bears witness to the fact that by his activity in the Holy Land he carried the Georgian language and Georgian culture ont into the international arena.

To him and others like him the Georgians were indebted for the fact that as early as the end of the Vth century and the beginning of the VIth, they had attained such a position in Palestine that, according to the typikon of St. Saba (died in the year 524) Georgians were allowed «to perform the full liturgy and the mass and to read the Acts of the Apostles and the Gospel in their native language »<sup>47</sup> in the largest monastery of Palestine.

The discovery of the most ancient Georgian inscriptions is important for the study of the history of Georgian writing as well.

There exists, as is known, a hypothesis that Georgian writing was invented in the twenties of the Vth century  $^{48}$ . If any doubts still existed concerning the groundlessness of this hypothesis, there is now, I think, no place left for them.

46 K. Kekelidze, Rustraveli and the Oriental Renaissance (in Georgian), Etindebi..., VI, 1957, p. 42.

47 A. Dmitrievsky, Kinovialnye pravila prep. Savvy Osvyashéennogo, Trudy Kierskoy dukhovnoy Akademii, 1890, p. 170; Ed. Kurtz in Byzantinische Zeitschrift, 111, 1894, p. 171 sq.; K. Kekelidze, K<sup>\*</sup>art<sup>\*</sup>uli literaturis istoria, t. 1, Tbilisi, 1951, p. 32; Tarchnišvili-Corbo, p. 139.

48 K. Kokelidze, K<sup>\*</sup>art<sup>\*</sup>uli literaturis istoria, vol. I, first edition, Tbilisi, 1923, p. 31; cf. J. Markwart, Die Bekehrung..., p. 132; Deeters, in Oriens Christianus, Bd. 39; Tarehuišvili, in Bedi Karthlisa, No IV-V, 1958. Indeed, if Georgian writing was invented about the year 429, it is difficult to believe, that the Georgian king's son, taken away from his native land long before that, in the years 420 or 421, at the age of twelve and having broken all ties with his fatherland, could about the year 433, i.e. 5-6 years after the «invention» of the Georgian alphabet, create wonderful monuments of Georgian epigraphy in the Judgan desert.

Evidently, the tradition of writing in the Georgian language existed considerably earlier than that time <sup>40</sup>, for we have no reason to think that the Georgian inscriptions from Bi'r al-Qutt represent the first attempt to fix Georgian speech in a written form.

After the discovery of such important epigraphic monuments of that period in a country so far away from Georgia as Palestine, the existence of Georgian writing at a more ancient epoch now seems more probable.

In this connection it is hardly possible to over-estimate the importance of these Georgian epigraphic monuments for the history of Georgian culture.

George TSERET'ELL,

Oriental Institut of the Academy of Sciences, Georgian SSR, Thilissi, 1960.

49 See our study: Armazian Writing and the Problem of the Origin of the Georgian Alphabet (in Russian). *Epigrafika Vostoka*, Leningrad, II, 1948, pp. 90-101; vol. III, 1949, pp. 59-71.

# ZUR MORPHOLOGIE DER ALTGEORGISCHEN ÜBERSETZUNG DER EVANGELIEN UND DER APOSTELGESCHICHTE

Zu unserer Untersuchung benutzen wir wieder als Fundgrube das demnächst im CSCO erscheinende Glossar zum altgeorgischen Tetraevangelium und der Apostelgeschichte. Diesmal beschränken wir uns auf solche Fälle, die wenigstens in etwa in das Gebiet der Morphologie hineingehören und vielleicht einen kleinen Beitrag liefern zu einer künftigen historischen Grammatik der so chrwürdigen georgischen Sprache.

### 1. KÜRZUNGEN (ABSCHLEIFUNGEN).

Wir beginnen mit Dingen, die scheinbar nichts mit unserem Thema zu tum haben, sondern eher auf das Gebiet des Lexikalischen verweisen, nämlich mit Verkürzungen, die schon den Übergang vom Altgeorgischen zum Neugeorgischen darstellen. Die Formen sind dem berühmten Tetraevangelinm von Hadischi (= Ad d.h. Adysh) vom Jahre 897, dem von Opiza (= Op) vom Jahre 913 und dem von Tbethi (= Tb) vom Jahre 995 sowie den Acta-Handschriften sin, georg. 58 (+ 31 + 60) vom Jahre 977 (= A) und sin, georg. 39 vom Jahre 974 (= B) entuonimen,

### 1. Präverb ag'- wird zu a-.

 $ag^{*}-arcbay^{1}$  « bekennen, preisen » hat neben  $ag^{*}-giareb$  « ich bekenne dir » Lk 10, 21 Tb in derselben Bedentung a-giareb an der Parallelstelle Mt 11, 25 Op + Tb sowie a-giarebt<sup>\*</sup> « wir bekennen dir » (Plural statt Singular!) Mt 11, 25 Ad. — Mt 10-32 hat Ad : a-miaros « er wird mich bekennen » gegen Op + Tb : ag<sup>\*</sup>-iaros t<sup>\*</sup>šemdamo; in gleichen Vers bringen alle drei (Ad + Op + Tb) gemeinsam : ag<sup>\*</sup>-viaro « ich werde bekennen ». — In der Apostelgeschichte erscheint bei beiden Zeugen (A + B) das Imperfekt a-u(v)arebdes « sie bekannten » Apg 19, 18.

ag'-kidebay « aufladen » : Lk 11, 46 hat Op + Tb die ältere Form ag'hkidit' « ihr ladet auf » gegenüber Ad : a-hkidit', das allerdings hier auf eine jüngere, revidierte Textvorlage zurückgeht.

 $ag^{*}$ -mag'lebay « sich erheben » : Mt 11, 23 haben Ad + Op + Tb die abgeschliffene Form (nu) a-hmag'lebi « erhebe dich (nicht) ». — Mk 2, 20 bringen nur Op + Tb a-mag'ldes « er sich erhoben haben wird » für griech. aparthē, während an der Paralle'stelle Mt 9, 15 beide ag'mag'ldes aufweisen (Ad hat an beiden Stellen jedesmal ein anderes Verb!). — Tb kennt als einzigstes der 3 Tetraevangelien den erweiterten Markusschluss und bringt Mk 16, 19 ag'-mag'lda «er erhoh sich » für griech, anelömphthö. — Soweit ich sehe, kennen in der Apostelgeschichte A und B immer nur mit ag'-(nicht a-) anlautende Formen nuseres Verbs.

 $ag' \cdot g' \cdot cbay$  « (sieh) aufheben, aufnehmen ». Hier war die Gefahr der Abschleifung besonders gross, da in der Anssprache schon zwei anfeinanderfolgende g' kann oder gar nicht zu unterscheiden sind. So lesen wir prompt Jo 20, 1 statt ag' · g'ebuli « anfgehoben » (so Ad + Op) wenigstens bei Tb a-g'ebuli für griech. ermenos. — Mt 11, 29 bringen Op + Tb den Imperativ ag'-ig'et' « nehmt auf » für griech. arate, während bei Ad g' ausgefallen ist und der Charaktervokal i sich dann naturgemäss zu y verflüchtigen musste : a-yg'et'.

 $ag^{*}$ - $\chi domay$  « hinaufsteigen » weist in der Aoristform « er stieg hinauf » bei Ad (!) neben der volleren Form ag<sup>\*</sup>- $\chi$ da Mt 5, 1, Mt 9, 1 und Mk 8, 10 die verkürzte Form a- $\chi$ da Mk 4, 1 und Jo 6, 3 auf. Allerdings ist die Schreibung an den beiden letzten Stellen unsicher, da Blake selber im Apparat als Ad — Lesart ag<sup>\*</sup>- $\chi$ da aufführt!

 $ag^*$ - $\chi snay$  « losbinden » hat eine ganze Reihe von Variationen : Lk 19, 31 haben Op + Tb ag'-h $\chi snit$  « ihr bindet los » gegen a-h $\chi snit$  bei Ad. — Lk 19, 33 findet sich ag'-h $\chi snides$  « sie banden los » bei Op + Tb, während Ad wieder a-h $\chi snides$  bringt. — Lk 13, 15 erscheint bei Tb ag'-h $\chi snis$ -a « bindet er los ? », aber bei Ad + Op a-h $\chi snis$ -a. — Mk 11, 2 lesen anscheinend alle drei Tetraevangelien ag'-h $\chi snit$  « bindet los », während sie an der Parallelstelle Lk 19, 30 sich differenzieren in ag'-h $\chi snit$  bei Op + Tb und a-h $\chi snit'$  bei Ad. An der 3.Parallelstelle bei Mt 21, 2 setzt Blake wieder in den Volltext das Präverb a-, in den Apparat dagegen ag'-! Nur die Zitate beim Lukasevangelium, das von Brière allein, und beim Johannesevangelium, das von Brière gemeinsam mit Blake herausgegeben wurde, sind peinlichst genan wiedergegehen und deshalb voll beweiskräftig.

## 2. Präverb gan- wird zu ga-.

 $gan \cdot v(l)$ t'obay « (ab)teilen »: Mt 12, 25 erscheint bei Ad (!) das Passivpartizip ga-vt'uli « geteilt », während Op + Tb den gleichen Ausdruck durch einen Relativsatz umschreiben : romeli gan-evt'is « welches geteilt wird » und wegen des vokalischen Anlauts (e) n nicht zu elidieren brauchen. — Mk 3, 26 taucht bei Ad die Wendung ga-vt'ul ars « geteilt ist » auf, während Op + Tb das gleichbedeutende gan-kop'ay ohne Elision verwenden : gaukop'il ars.

# 3. Elision von v nach o oder vor o (zwischen 2 Vokalen).

Einige typische Beispiele für Ausstossung von v nach o :

gamo-slvay «herausgehen»: Neben gamo-ved «geh heraus» Mk 1, 25 (Ad; Op + Tb : gan-ved) und Jo 11, 43 (Op) lesen wir gamo-ed Jo 11, 43 (Tb). — Mt 25, 6 hat nur Ad gamo-edit' «geht heraus», während Op + Tb in freier Weise das Verb ag'-dgomay «aufstehen» benutzen.

gamo-k'savay « (heraus)weben » : Jo 19, 23 hat gerade Ad für griech, hyphantos gamo-k'soili « (heraus)gewebt » mit Elision von v, während Op und Tb cs, wenn auch in anderer Zusammensetzung, beibehalten : zegardamo k'sovili « von oben herab gewebt » Op und zet' mo-k'sovili « von oben her gewebt » Tb.

 $t^{\prime}\chi ovay$  « bitten » : Jo 4, 10 erscheint neben s-t' $\chi ove$  (irreales Imperfekt) « du würdest bitten » bei Op + Tb die Abart i-t' $\chi o$ e bei Ad (Elision!). — Einem einmütigen i-t' $\chi ovda$  « er hat » Apg 3, 3 (A + B) gesellt sich ein ebenso einhelliges (Ad + Op + Tb) i-t' $\chi oda$  « sie hat » Mt 20, 20 zu, wenn wir Blakes Angaben folgen dürfen. — Interessant ist Mk 6, 24 die verschiedenartige Wiedergabe von griech, aitēsomai « soll ich (er) bitten » durch das II. Futur : Ad schreibt vs-t' $\chi oo$  (Elision!). Op vi-t' $\chi oo$  (Elision!) und Tb vi-t' $\chi ovo$  (ohne Ausstossung von v). — Mt 14, 7 gibt Ad griech, aitēsētai « sie würde verlangen » mit s-t' $\chi oos$  (Elision!) wieder, dagegen Op + Tb durch i-t' $\chi ovos$ .

povnay «finden» vervollständigt unser Bild durch viele Belege : Mt 7, 8 hat Ad pois (Elision) « er findet», Op + Tb aber hpovos (11. Futur!). — Mt 7, 14 liest Ad wieder poian (Elision!) « sie finden»; Op + Tb übersetzen frei : vlenan « sie wandeln». — Lk 1, 30 steht h-poe « du hast gefunden» bei Ad neben h-pove (Op + Tb), desgleichen Lk 23, 2 v-poet « wir haben gefunden» (Ad) neben v-povet' (Op + Tb) und Lk 2, 16, 45, 46; 24, 2, 24 poes « sie haben gefunden » (Ad) neben poves (Op + Tb). — Mt 24, 46 wählt Ad gleichzeitig mit Tb die verkürzte Form poos « er wird finden », während Op sich für povnes « er wird (sie) finden » mit Pluralinfix entschliesst. — Lk 20, 20 sind sich alle 3 Evangelien einig in der freien Wiedergabe von griech. epilaböntai « sie würden fangen » durch povnay; aber die elidierte Form poon ist wieder Ad zu eigen, povon hingegen Op + Tb.

Für den Ausfall von v vor nach folgendem o (nur im II. Futur möglich) notieren wir folgende Fälle :

mi-tevebay « erlassen » : Mt 18, 21 lesen (nach Blake) alle 3 Evangelien : mi-uteo (Elision!) « soll ich erlassen ». — Mt 27, 17 haben zwar ebenfalls (nach Blake) Ad + Op + Tb : mi-gitevo (keine Elision!) « soll ich euch freiiassen », aber an der Parallelstelle Mk 15, 9 nnr Ad + Tb mi-gitevo, während Op mit mi-giteo die Elision von v vertritt. — Ebenso finden wir im 11. Futur des Passivs : mi-etevos « es wird (ihr) nachgelassen werden » Lk 7.47 bei Tb, die Elision aber bei Ad + Op mit mi-eteos.

*mo-terebay* « nachlassen, freilassen » : Mk 15, 11 treffen wir diesmal bei Op die elidierte Form an : mo-nteos « er sol'e freilassen » und bei Ad + Tbdie längere : mo-ntevos.

### 4. Elision des inchoativen d bzw. n.

Bei manchen Verben, die ein Werden oder Wachsen ausdrücken, wird in allen konjugierbaren Formen zwischen Verbalstamm ein d oder seltener ein n eingefügt; Deeters neunt sie Kansativsuffixe.

Elision von inchoativen d beobachten wir z.B. bei gan-t'enebay (nie ga-t'enebay!) « hell werden, anfleuchten ». Mt 28, 1 erscheint neben gant'endeboda « er leuchtete auf » bei Op die elidierte Form gan-t'eneboda bei Ad und Tb. — Im Gegensatz zu diesen Imperfektformen ist im Aorist nur das verkürzte gan-t'ena zu belegen, z.B. Mt 27, 1; Mk 15, 1; Lk 4, 42; Lk 22, 66. Es bestände ja auch die Möglichkeit, dass statt d vielmehr ein n als Kausativpräfix vorgesetzt und durch das n des Stammes ausgestossen worden wäre.

Ein wohl unmotiviertes Austossen des inchoativen u hegegnet uns z.B. bei gan-zrk'ebay «dick, fett werden » griech, epachynthē Mt 13, 15 : Die regelmässige Aoristform gan-zrk'na (mit n- Suffix) wird von Ad und Th bezeugt, die elidierte Form gan-zrk'a dagegen von Op gebracht.

### II. CHARAKTERVORALE.

Viele Verben nehmen im Altgeorgischen einen vokalischen Anlant (Augment) an, den sogenannten Charaktervokal, alle wenigstens im Passiv. Über die verschiedenartige Bedentung der einzelnen Charaktervokale soll hier nicht gesprochen werden. Uns interessiert vor allem der scheinbar unmotivierte Wechsel der Charaktervokale in unseren Texten. Wir beginnen aber mit leichteren Fällen, die vielleicht noch in den Bereich der Orthographie hineingehören und eine Verflüchtigung des mit einem Vokal anlantenden Verbalstammes durch den Charaktervokal erkennen lassen. Erst dann schreiten wir zu den grammatisch bedentsameren Veränderungen des Charaktervokals selbst fort.

# Übergang von stammanlautendem i zu y durch vorgesetzten Charaktervokal a.

Der Halbvokal y kommt ursprünglich meist am Wortende nach den Vokalen a, e, o, y vor wie das griech. Iota adscriptum. Hier denken wir nun au den Sonderfall, wo der Charaktervokal vor einem mit i anlautendem Verbalstamm steht.

Das gegebene Beispiel dafür ist idzulebay « zwingen ». Bei Charaktervokal (a) sind folgende Kombinationen zu buchen : a-idzulehdes (Imperfekt) « sie zwangen » für griech, parchiasanto Lk 24, 29 hei Op + Th steht ein a-ydzules (Aorist) « sie hahen gezwungen » bei Ad gegenüber. Mk 6, 45 liest Ad a-ydzula (Aorist) für griech, enagkasen «er hat gezwungen», während Op und Th ein anderes Verh verwenden. Lk 14, 23 bringen alle 3 Evangelien (Ad + Op + Tb) den Aorist-Imperativ aidzule «zwinge» entsprechend dem griech, anagkason. Die Apostelgeschichte bringt 16, 15 für griech, parebiasato den Aorist gua-idzula ohne Übergang von i zu v bei beiden Textzeugen (A+B). - Mit Charaktervokal (e) wird Mt 11, 12 e-idzulebis «es wird gezwungen» von Ad für griech, hiazetai gebraucht; Op und Tb verwenden, wie wir gleich sehen werden, den Charaktervokal (i) und setzen den Ausdruck ins Aktiv. -- Wenn der Charaktervokal (i) vor dem gleichfalls mit i anlautenden Verbalstamm steht, gibt es niemals eine Abschwächung von i zu v. sondern höchstens eine Elision : So finden wir Mt 11, 12 bei Tb für das griech. Substantiv hiastai die Umschreibung romelni i-idzuleben «welche zwingen», während Op romelni idzulehden «welche zwingen werden» mit ausgestossenem i bringt. Dieselhe Erscheinung beobachten wir im Passiv, wenn dort i als Charaktervokal auftritt. Da lesen wir i-idzulebis « es wird gezwungen » für griech, hiazetai Mt 11, 12 wieder bei Tb. und idzulebis (Elision von i) wieder hei Op. Auch in der Apostelgeschichte kommt 28, 19 für griech, enagkasthen die unelidierte Aoristform vi-idzule bei A bzw. vi-idzule bei B vor.

### 2. Weehsel von e und i als Charaktervokal.

Eine solche Ablösung von e durch i — wegen der Ähnlichkeit der Majnskelbuchstaben e und i wäre ja auch immerhin eine Verwechslung möglich — ist z.B. festzustellen bei :

*tkebay* «wehklagen ». Mt 11, 17 zeigt Ad für griech, ekopsasthe das Imperfekt e-tkebdit<sup>\*</sup> « ihr wehklagtet »; Op und Tb bringen dagegen itkebdit<sup>\*</sup>. Derselbe Tatsachenbestand ergibt sich aus Mt 24, 30 für griech, kopsontai : Ad had wieder e-tkebden « sie werden wehklagen », Op + Tb i-tkebden. Einhellig ist das Zeugnis von Lk 23, 27 für griech, ekoptonto, nämlich bei Ad + Op + Tb : e-tkebdes « sie wehklagten ».

gamo-dziebay « hervorsuchen, nachforschen » hat sowohl den Charaktervokal (e) wie (i). Aber hier liegen doch die Dinge anders. Es ist nämlich ein klarer Bedeutungswandel festzustellen : Mit Charaktervokal (e) steht gamodziebay für griech. syzēteō, zēteō und anakrinō, mit Charaktervokal (i) ausschliesslich für griech, eraunö und dihögeomai und zwar durch alle drei Zeugen (Ad + Op + Tb) hindurch.

3. Wechsel von i und u als Charaktervokal.

Ans unseren Texten geht deutlich hervor, dass der Charaktervokal (u) statt (i), auch wenn der griech. Text nicht immer ein autō (ihm) oder autois (ihnen) enthält, auf eine im Dativ zu denkende Person verweist. Das gilt für gankop'ay « teilen » genau so wie für das schon I, 1 unter einem anderen Gesichtspunkt zitierte ag'-arcbag « bekennen, preisen ».

gan-kop'ay verwendet meist den Charaktervokal (i), z.B. Mk 15, 24 erscheint für griech, diamerizontai bei Op + Tb das Imperfekt gan-ikop'des «sie teilten» und bei Ad der Aorist gan-ikves in der gleichen Bedeutung; für griech, diemerisanto Mt 27, 35 und epoiësan Jo 19, 23 findet sich in allen drei Evangelien (Ad + Op + Tb) das gleiche gan-ikves. — Dass der Charaktervökal (n) in gan-uko «er teilte ihnen» bei sämtlichen drei Zeugen für griech, dieilen autois steht, wundert uns nicht; aber gan-uko steht auch für griech, emerisen Mk 6, 41 (Ad + Op + Tb) und für griech, diedöken Jo 6, 11 bei Ad, während Op + Tb ein anderes Verb bringen.

Ähnlich ist es bei *ag*'arcbay. Nehmen wir nur das Imperfekt der 3. Person Phiralis : Da lesen wir Mk 1, 5 für griech, exhomologonmenoi bei Ad : ag'-iarebdes «sie bekannten», bei Op + Tb aber ohne ersichtlichen Grund : ag'-uarebdes, ferner an der Parallelstelle Mt 3, 6 bei Ad : a-uvarebdes und bei Tb (Op hat eine Lücke) : ag'-uvarebdes. Für den Aorist (3. Person Singularis) diene Lk 22, 6 als Beleg : Op liest für griech, exhomologösen ohne personales (Dativ)objekt ag'-uvara und Tb a-uara (Ad hat hier eine Lücke). Über a-u(v)arebdes Apg 19, 18 vgl. I, 1!

Wie frei Ad manchmal übersetzt, erschen wir aus Mt 5, 44, wo griech, prosenchösthe hyper «betet für» wiedergegeben wird mit u-lot'sevdit «betet ihnen» statt mit i-lot'sevdit' mat't'wis «betet für sie» bei Op + Tb.

### III. SUBJEKTSPRÄFIXE.

Eigentlich handelt es sich hier nur um das Subjektpräfix der 2. Person, also um s (vor mit d, t<sup>\*</sup>, t, t<sup>\*</sup>s, ds und ts beginnenden Verba'stamm), š (vor t<sup>\*</sup>š, tš, dž) und h (vor g, k, k<sup>\*</sup>, g<sup>\*</sup>, k,  $\chi$ , z, s, š) zur Bezeichnung des Pronomens « du » oder « ihr ».

## 1. s-, h-, hs- Präfix.

a) da-t<sup>e</sup>csvay «säen» weist in der 2. Person Singularis folgende Formen auf : Im Iterativ Lk 19, 21 für griech, espeiras «du sätest» dast<sup>e</sup>si Ad, da-ht<sup>e</sup>si Tb, da-hst<sup>e</sup>si Op; im Aorist Mt 13, 27 für griech. espeiras « du hast gesät » : da-st'ese Ad + Op + Tb. — Dann aber beobachten wir dieselbe Erscheinung auch in der 3. Person Singularis Aoristi : Mt 13, 31 für griech, espeiren « er hat gesät » : da-st'esa Ad + Op + Tb; Lk 13, 19 für griech, ebalen « er warf (Aorist) » : da-st'esa bei Ad + Tbund da-hst'esa bei Op. — In der 1. Person Singularis (Aoristi) Lk 19, 22 für griech, espeira « ich habe gesät » : da-vst'esi bei Op + Tb; Ad hat gan-vst'esi.

Was ist hier geschehen? Wir wissen, dass t'semay «geben» und seine Komposita wie mi-t'semay und mo-t'semay bei sämtlichen Personen das s-Präfix setzen; weil h, s, š in der Bedeutung «ihm, ihnen» anch als Dativpräfix Verwendung finden, mag zumal die Formen des Präsensstammes die Erinnerung an ein etwa mögliches Dativpräfix mitbestimmend gewesen sein. Von da war der Weg frei, abgeschen von einer Vertanschung des s- und h- Präfixes, zur allgemeinen Verwendung in allen Personen und Tempora; man hielt sie bald nur noch für euphonische Vorlante. Die jüngste Form ist dann die Verbindung des s- und h- Präfixes zum Doppelpräfix hs-, wie es heute in den Tifliser Ausgaben des georgischen Neuen Testamentes konsequent durchgeführt ist.

b) Einige Beispiele mit wahlloser Verwendung des Subjektpräfixes (s) :

tirili «weinen» bringt in der 2. Person Singularis n.a. folgende Formen : Lk 7, 13 für griech, mē klaie «weine nicht» zeigen Ad + Tb : nu s-tir, bei Op dagegen un hs-tir, also die jüngste Entwicklungsstufe. — In der 2. Person Pluralis Lk 6, 25 für griech, klausete «ihr werdet weinen» bringen wieder Ad + Tb s-tirodit, Op aber hs-tirodit, desgleichen Lk 7, 32 für griech, e-klausate (Aorist) «ihr habt geweint» Ad + Tb s-tirodet, Op hingegen hs-tirodet «ihr weintet», — In der 3. Person Singularis steht Jo 20, 11 für griech eklaien grammatisch korrekt das Imperfekt tiroda « er weinte» bei Ad + Op + Tb, dasselbe M1 26, 75 für griech. Aorist eklausen ebenfalls bei Ad + Op + Tb, bei Mt 2, 18 aber für griech. Partizip klaiousa anscheinend bei allen dreien das sekundäre s-tiroda.

še-dzinebay « hinzufügen » hat zwar nicht in der 1. Person Singularis das s-Präfix, sondern Mt 25. 20 für griech, ekerdēsa gleichfalls den Aorist še-vnzine « ich habe hinzugefügt » bei Ad + Op + Tb, wohl aber in der 3. Person Singularis še-sdzina « er hat hinzugefügt » Mt 21. 26 für griech, ekerdēsen (Ad + Op + Tb) und Lk 19. 16 für griech, prosörgasato (Ad), während Tb še-idzina, jedoch Op, wie so häufig, sogar še-hsdzina an dieser Lukasstelle bringen.

t'svay « behüten » verwendet beständig das s-Präfix: Für die 1. Person Singularis sei beigebracht im Imperfekt Jo 17, 12 für griech. Aorist ephylaxa « ich behütete » bei Tb vs-t'sevd und bei Op vs-t'sevdi, während uns Ad den Aorist des Kompositums da-t'svay mit Pluralinfix : da-vit'sven präsentiert. — Für die 3. Person Singularis sei verwiesen auf die Imperfektformen s-t'sevida «er behütete» Mk 6, 20 bei Op + Tb für griech, synetërei (Ad gebraucht ein anderes Verb) und auf die I. Futurform Lk 11, 21 für griech, phylassë (mit lota subscriptum) bei Ad + Tb : s-t'svides und wieder bei Op : hs-t'svides.

 $t^*s_{\mathcal{X}}cbay$  « salben » ist ebenso ohne das s- Präfix nicht zu denken und dient zur Übersetzung von griech, aleiphö, chriö, epichriö. Wir wenden unser Augenmerk nur der 3. Person zu. Für das Imperfekt finden wir Lk 7, 38 (griech, ëleiphen) bei Ad + Op : s-t'szebda « er salbte » gegenüber hs-t'szebda bei Op. Mk 6, 13 bringen aber a'le drei Zeugen für griech, ëleiphon « sie salbten » s-t'zebden. — In Aorist erscheint Apg 10, 38 für den griech. Aorist echrisen « er hat gesalbt » bei A + B s-t'szo und Jo 9, 6 für griech, epechrisen bei Op das gleiche s-t'szo und bei Tb hs-t'szo (Ad verwendet ein anderes Verb).

Anch bei *dzlevay* « besiegen » ist immer ein Dativobjekt vorausgesetzt, das nicht einmal ein personales zu sein braucht, sogar im Aoriststamm! So steht in der 3. Person Singularis Lk 11, 22 für griech, nikësë bei Ad der Iterativ mit (s) : s-dzlis, bei Tb das II. Futur in der Form s-dzlos und bei Op in der jüngeren Abart hs-dzlos in der Bedeutung : « er wird (ihn) besiegen ». Jo 16, 33 lesen wir bei Ad für griech. Perfekt neninēka deu Aorist vs-dzl(i)e « ich habe besiegt », a'so (s) in der 1. Person, während Op + Tb das unpersönliche Perfekt mi-dzlevies « von mir ist besiegt worden » bringen; das Dativobjekt bei Ad ist nicht eine Person, sondern sop'elsa « die Welt »!

e) Bei den Verben, die wegen ihres mit g, k, k, g, k, z, s, š heginnenden Verbalstammes statt (s) das Subjektspräfix (h) ursprünglich nur für die 2. Person verwenden, lässt sich gleich falls Material für einen erweiterten sekundären Gebrauch auch für die 3. und 1. Person beibringen : Für die 3. Person Singularis buchen wir : mo-yedvay « her (ab)schauen » hat Lk 7, 16 für den griech. Aorist ep-eskepsato Op mo-zeda, Tb aber mo-hyeda, während. Ad die Umschreibung moyedna ko respectationem (= visitationem) feeit anwendet; vom verbum simplex zedvay «schauen» finden wir Mt 6, 4 neben zedavs «er schaut» bei Ad, h-zedavs bei Op + Tb für griech. Partizip blepön «schauend», dafür Lk 9, 62 das praesens consuetudinis, nämlich zedavn bei Ad und h-zedavn bei Op + Tb. - Selbst bei intransitiven, im Medio-Passiv stehenden Verben kann man das Vordringen des h- Präfixes in der 3. Person wahrnehmen, obgleich doch hier von keinem direkten oder indirekten Dativobjekt die Rede sein kann : šckrebay «sich versammeln» hat im Imperfekt «er versammelte sich» in bunter Ahwechslung še-likreboda für griech, syn-eporeueto Lk 14, 25 bei Op, für griech, historisches Präsens Mk 9, 25 bei Ad + Tb (!), hingegen

še-kreboda Lk 14, 25 bei Ad + Tb, Mk 9, 25 das Präsens še-krebis bei Op.

Für die 3. Person Pluralis seien genannt :  $mi-\chi cdeay$  «hinschauen»; Mk 16, 4 hat für griech. Partizip ana-blepsasai (ohne Objekt!) den Aorist mi- $\chi$ edes «sie schauten hin» bei Ad + Op + Tb; Apg 6, 15 steht aber bei A + B für griech, atenisantes eis «hinschauend auf» einfach mih $\chi$ edes mas «sie schauten hin (auf) ihn» (mit Dativobjekt!). — nertskray «anspeien» hat Mt 26, 67 für griech. Aorist en-eptysan die Imperfecta nertskudes bei Ad, h-nertskuvides bei Op + Tb, sowie Mk 10, 34 für griech, em-ptysousin autõ «sie werden ihn anspeien» die Futura h-nertskwiden bei Ad und h-nertskuviden bei Op + Tb, also an der Markusstelle h- Präfix, weil hier das im Dativ stehende Pronomen mas = «ihn» folgt.

Für die 1. Person können wir verweisen auf *mo-guray* « herbringen » : Mt 17, 16 lesen wir bei Op + Tb mo-hguare « ich habe hergebracht » für griech. pros-enegka; Ad bietet cin anderes Verb ohne Subjektspräfix.

# 2. š-, h-, hš- Präfix.

Naturgemäss gibt es nur wenige Verben mit dem Subjektspräfix š-(nur vor t'š, tš, dš); aber der grammatische Befund ist der gleiche : šetšamay «aufessen» hat Mk 12, 40 für griech. Partizip kat-esthiontes štšamen «sie essen auf » bei Ad + Op + Tb, also in der 3. Person Pluralis das š- Präfix der 2. Person ohne personales Dativobjekt.

tšamay « essen », das verbum simplex, zeigt allerdings nur in der 2. Person Wechsel von š- und h- Subjektspräfix : Mk 2, 16 für griech, esthiete š-tšamt' « ihr esst » bei Tb, aber h-tšamt' bei Ad + Tb; ferner Mk 14, 12 für griech, phagōs : š-tšamo « du wirst essen » bei Op + Tb und h-tšamo bei Ad. Lk 22, 30 haben wir freilich für griech, esthöte 3 Variationen des I. Futurs : Ad bietet s-tšamdet' (lies : š-tšamdet') « ihr werdet essen », Tb h-tšamdet' und Op gar hš-tšamdet'.

*mo-tšray* «abschneiden» bringt Lk 6. 1 für griech, etillon «sie rupften ab» (also in der 3. Person ohne personales Dativobjekt!) h-tšvides bei Ad + Tb und hš-tšvides wieder bei Op.

3. Ausfall des h- Präfixes in der 2. Person.

Gerade stammanlautendes z- scheint das h- Präfix gern ausscheiden zu wollen :

*zmay* « tun » hat zwar Lk 6. 2 für griech, poieite bei ()p + Tb h-zamt' « ihr tut », bei Ad aber zamt' ohne h- Präfix.

zraχvay «beratschlagen» bietet dasselbe Bi'd : Mk 2, 8 für griech. dialogizesthe bei Op + Tb h-zraχavt<sup>\*</sup>, bei Ad aber zraχavt<sup>\*</sup>.

zrunvay « sorgen » liest Mt 6, 25 bei Op + Tb für griech, mē merimnāte nu h-zrunavt' « sorget nicht », bei Ad jedoch nu zrunavt'; letzteres (ohne h- Präfix) erscheint auch Mt 6, 31 und Mt 6, 34 bei allen 3 Zeugen für griech. mē merimnēsēte.

*mo-slvay* « kommen », also in jedem Fall ein intransitives Verb, hat in der 2. Person Singularis des Aorists nur bei Op h- Präfix : mo-hzued Lk 4, 34 für griech. Elthes « du bist gekommen », bei Ad hingegen mo-zwied und bei Tb mo-zued. Für das gleiche griech. Elthes steht aber Mt 8, 29 bei Op und Tb mo-hzued, während Ad die Umschreibung mo-srul ars briugt.

4. Weehsel von h- Präfix mit dativischem Charaktervokal (n).

da-p'enay «ausbreiten» zeigt uns Mt 21, 8 für griech. Aorist eströsan (Plural!) in der 3. Person Singularis hei Ad das Imperfekt da-hp'enda «er breitete aus» und bei Op + Tb da-up'enda «er breitete (ihm) aus», im gleichen Vers erscheint in der 3. Person Pluralis für griech. Imperfekt eströnnyon «sie breiteten aus» bei Ad wieder da-hp'endes «sie breiteten aus» und bei Op + Tb wieder da-up'endes «sie breiteten (ihm) aus». An der Parallelstelle Lk 19, 36 steht für griech. Imperfekt hyp-eströnnyon bei Ad + Tb da-up'endes, bei Op das verbum simplex u-p'endes, also jedesmal «sie breiteten (ihm) aus», an der 3. Parallelstelle Mk 11, 8 anscheinend bei allen drei Zeugen da-up'endes « sie breiteten (ihm) aus».

gan-zsnay «losbinden» hat Jo 1, 27 für griech. lysö auton « (dass) ich löse seine…» umgekehrt bei Op + Tb gan-hvzsenne (mit Pluralinfix) « (dass) ich (ibm) löse» und Ad gan-uzsnen. Aber alle Georgier übersetzen griech. auton am Versende noch besonders mit mist'ani « seine».

Hier stehen wir am Ende der Entwicklung : Das Subjektspräfix hder 2. Person « du » ist unter Verwendung in der 3. und 1. Person zu einem ausgesprochenen Dativobjektspräfix « ihm » geworden und wird einfach dem dativischen Charaktervokal (u) gleichgestellt!

J. MOLITOR.

Im morphologischen Profil des Altgeorgischen wurden einige Doppelformen festgestellt, die in ihren Rückbezichungen als dialektische Varianten betrachtet werden müssen. Sie gehören zu zwei oder mehreren Sprachschichten, die der Bildung der altgeorgischen Schriftsprache zu Grunde liegen.

Zwei solche parallele Schichten wurden von V. Topuria<sup>+</sup> festgestellt, eine durch sibilante Spirauten charakterisierte und eine andere, in welcher die im Georgischen und Zauischen vorherrschenden Sibilanten durch Nasale u. Liquiden ersetzt werden<sup>2</sup>,

A. Šanidze<sup>3</sup> befasste sich mit dem Suffix -*cv*, das in einigen georgischen Ortsnamen erscheint (*Vašlevi*, *Dzeglevi*, Typus *Nak'alak'evi* usw.) und stellte es als eine Parallelform dem vermutlichen Pluralsuffix -*cb* gegenüber und schrieb es seiner Herkunft nach einem Dialekt oder einer Sprache zu, die er aragwisch (*marguli*) benannte<sup>4</sup>.

Da H. Vogt eine Verwandschaft zwischen den Suffixen -et<sup>\*</sup> und -eb voraussetzt<sup>5</sup> und -eb nur für ein blosses Derivationssuffix mit lokaler, räumlicher Bedeutung zu halten ist <sup>6</sup>, können wir die Derivationssuffixe in den Ortsnamen der Typen Velevi, T<sup>\*</sup>elevi, T<sup>\*</sup>elet<sup>\*</sup>i, K<sup>\*</sup>vebi als parallele dialektische Formen ansehen. Wir wagen sogar auf diese Weise den Parallelismus der altgeorgischen ablativ-instrumentalen Formen -iv/-il<sup>\*</sup> (mardžuniv/mardžunit<sup>\*</sup>) zu erklären.

Das Suffix -iv liegt in manchen suffigalen Formen verborgen<sup>†</sup> und war ein bedeutendes wortbildendes Element, welches die Bedeutung des «Aragvischen» in der Bildung der altgeorgischen Schriftsprache bezeugt.

1 V. T'op'uria, n da s p'enebisat'vis k'art'velur enebši, Akad. moambe 11 (1941), No 1-2, S. 189-190.

2 Ibidem S. 193.

8 A. Šanidzo, ev kilos kvali Sak'art'velos geograp'iul saxelebši, Akad. moambe II (1941) No 8, S, 761-768.

4 1bidem 8. 766.

5 H. Vogt, Lo système des cas en géorgien ancien, NTS XIV (1946), S. 98-140,
8. 8, 133; über die Identität des -tr und -etr S. 127.

6 Ibidem S. 133; Beispiele der Verwendung s. K. D. Dondua, () dvux suffiksux množestvennosti v gruzinskom, in Sazelis brunebis istoriisattvis ktarttvelur enebši, I, Ttbilisi 1956, S. 290-312; ferner I. Imnaišvili, Sazeltta bruneba da brunvatta ptunktotiebi dsvel ktarttulki, Ttbilisi 1957, 292-303.

7 Vergl. G. Šalamberidze, zunisarti dzvel ktartulši, in Ktartuclur enatta strukturis sakituzebi, I, Tubilisi 1950, S. 44 f; A. (Tiktubava, saxelis pudzis udzvelesi ageduleba ktartuclur enebši, S. 91; A. Martirosovi, Tuandebuli ktartulši, II: 1 (1946) S. 239 u. 242 f. A. Šanidze, Ktartuli gramatikis sapudsvlebi I, Morpuologia, Tubilisi 1953, S. 130. Einige Belege beweisen, dass es in Pšavien noch lebendig ist<sup>8</sup>, obwohl es sonst überall von dentalen Elementen zurückgedrängt wurde.

Auf diese Weise bekamen wir gegenüber den von V. Topuria festgestellten zwei Schichten, von denen eine durch sibilante Morpheme charakterisiert ist, die andere durch Nasale u. Liquiden, noch zwei Schichten, in welchen den Deutalen die Labiale gegenübergestellt sind. Die Schichten mit Nasalen und mit Labialen gehören dem Norden und scheinen älter zu sein.

Die ursprünglich gleichbedentenden Parallelformen wurden meistens später funktionell diferenziert und zu einer Erweiterung des morphologischen Inventars ausgenützt. So entstanden die Doppelformen ars «er ist» (Indikativ Praesentis) und arn «er pflegt zu sein» (Iterativ)<sup>®</sup>; die Endung -n blieb in der 3. Person sg. nur im Dialekt von Rača erhalten <sup>10</sup>. Manchmal stehen jedoch die alternierenden Formen nebeneinander ohne wesentlichen Unterschied, wie es mit den genitivischen Formen in den suffigalen Postpositionen -mdis/-mdin und -t<sup>\*</sup>vis/-t<sup>\*</sup>vin der Fall ist.

Es scheint, dass durch ähnliche dia'ektische Variation auch zwei georgische Kasusformen entstanden sind. Das lokativ-dativische -s in kae'-s und das ergativische -n im vorausgesetzten kae'-n<sup>11</sup> und in den Pronomina ein, man, magan sind als zwei dialektische Varianten ein und derselben Form zu betrachten. Ursprünglich hatten wohl die beiden Formen eine breitere Bedeutung, die mit dem Synkretismus, den wir in anderen kaukasischen Sprachen finden, zu vergleichen ist. In der kabardo-čerkesischen Schriftsprache dieut der Ergativ zugleich als Dativ (Genitiv) und Instrumental (Ablativ)<sup>12</sup>. In den meisten Sprachen von Dagestan stimmt die Form des Ergativs ursprünglich mit dem Instrumental überein, hingegen die Funktion des Ergativs im Gunsibischen wurde von der alten Form des Dativs und im Cesischen von einem lokativen Kasus übernommen<sup>13</sup>. Auffallend ist die -n-Form im Svanischen, die den Lokativ und Dativ darstellt, wogegen der Ergativ (mit dem Akkusativ) die -d-Form besitzt.

Der Ergativ als eine selbständige Kasusform entstand im Georgischen wahrscheinlich erst dann, als er sich mit der Determination vereinte. Das determinierende Pronomen mit dem ergativ(-dativischen) Suffix -n,

8 A. Šanidze, Saptudzvlebi I, S. 61.

<sup>9</sup> V. T<sup>\*</sup>op<sup>\*</sup>uria, op. cit. S. 191; A. Šanidze, Dzveli k<sup>\*</sup>art<sup>\*</sup>uli ena, in ; Dzveli k<sup>\*</sup>art<sup>\*</sup>uli ena da literatura, T<sup>\*</sup>bilisi 1955, S. 222.

10 Š. Dzidziguri, Dziebani kartsuli dialekstologiidan, Tsbilisi 1954, S. 195. So nuch im Synnischen.

11 A. Šanidze, Saptudzvlebi I, S. 641 f.

Grammatika kabardino-čerkesskogo literaturnogo jazyka, Moskva 1957, S. 48 f.
 E. A. Bokarev, Cezskie (didojskie) jazyki Dagestana, Moskva 1959, S. 270, 272 f.

*ma-n*, erstarrte nämlich zu einem dauernden Merkmal des Ergativs. Diese Verschmelzung des Ergativs mit der Determination verursachte, dass sich im Altgeorgischen bei den Eigennamen der Ergativ sehr spät entwickelte — da die Eigennamen keine Determination erforderten. In den Texten des 10. Jhs. — obwohl das Suffix *-man* schon längst nicht mehr als Pronomen gefühlt würde, wie die Formen *kac'-man* man « der Mensch (im Erg.) » bezeugen — ist der Ergativ bei Eigennamen noch sehr selten <sup>14</sup>.

Häufiger als in den Suffixen, kommen die s/n- Varianten bei den Praefixen vor. Es handelt sich hier meistens um derivative stammbildende Praefixe, die zur Ableitung neuer verbaler und nominaler Formen von den einfachen Wurzeln dienen, wie z.B. von der Wurzel x- (die wir vielleicht auch in x-il-va « sehen » und x-cd-va « anschauen, sehen » suchen können) na-x-va « sehen »  $^{15}$  und sa-x-c « Gesicht, Bild », von -t- (welches wir im Canischen  $t^{e}$ -e « Licht » und georg. m- $t^{e}$ -ich « Morgenrot, Morgenstern », gan- $t^{e}$ -iadi « Morgen »,  $t^{e}$ -e-va « wachen » finden) na- $t^{e}$ -el-i « Licht, Leuchte » und sa-n- $t^{e}$ -el-i « Leuchte, Licht, Fackel », ferner von - $p^{e}$ - (u- $p^{e}$ -ali Herr,  $p^{e}$ -l-oba « besitzen, beherrschen ») ne- $p^{e}$ -e, se- $p^{e}$ e « Konig » usw.

In den meisten Fällen begegnen wir hier den erstarrten, nubeweglichen Elementen, die auf ihre morphologische Ennktion verzichteten und mit den Wortstämmen in eine neue semanitsche Einheit zusammengewachsen sind. Es gibt hier jedoch Praefixe, die ihre Bedentungen gegenseitig deutlich differenziert und bewahrt haben. Das Praefix na- empfing die Bedentung der Vergangenheit und dient zur Bildung mancher Partizipia passiei der Vergangenheit mit deutlicher Neigung zur Substantivisierung, wie z.B. našob-i «geboren; Sohn, Gezücht » na-Ucs-av-i « (gesät) Verwandschaft, Geschlecht, Nachkommenschaft, Volk ». Das Praefix sa- hat dagegen eine terminale-futurale Bedeutung und bildet die Partizipia futuri passivi (sates-av-i « samentragend », sa-km-cv-cli « Räucherwerk », sa-čm-cli « Nahrung, Essen »).

In der Wahl der den Pracfixen entsprechenden Suffixe herrscht hier eine grosse Freiheit. Bestimmt am ältesten sind die sufflixlosen Formen wie sa-šo « Mutterschoss », sa-x-e « (was zu schen ist), Gesicht, Gestalt, Bild », sa-k<sup>\*</sup>m-e « (was zu tun ist) Arbeit, Werk, Ding, Sache ». Das Praefix nain Verbindung mit dem Suffix -ce bezeichnet bekanntlich den Ort (oder Person) in Hinsicht auf seinen (ihren) gewesenen Zustand, wie z.B. nak<sup>\*</sup>alak<sup>\*</sup>-ev-i « Ort, wo früher eine Stadt stand », na-k<sup>\*</sup>mr-ev-i, Frau, die einen Gatten hatte » (auch ohne das Praefix : k<sup>\*</sup>er-iv-i < k<sup>\*</sup>mr-iv-i Witwe). Das

14 S. Črxenkeli, Sakuttar saxeltta bruneba oškuri xelnaceris meptetta eignebši, in : Sazelis brunebis istoriisatteis, I, S. 76-128. Vergl. auch H. Vogt, NTS XIV, S. 125.

15 Die Ähnlichkeit des *n-a-x-va* zu dem alterm,  $n \cdot (h)ay \cdot im \in ich$  schaue \* unit dem alten Praeverbium n-) ist gewiss nur zufällig.

Suffix -ev weehselt jedoeh mit dem Suffix -ar nicht nur in dieser Funktion (Ortsnamen na-k'alak'-ar-i, Na-somx-ari; ferner : na-c'ol-ar-i « Maun, der eine Gattin hatte » <sup>16</sup>, sondern auch in den Partizipien der Vergangenheit, wo sonst -ar als vorherrschend erscheint, z.B. na-k'mn-ev-isa Mt 24, 1 Hs. Adiši (Džruči und Parchala : šenebulsa) τàs οἰκοδομàs « aedificationes », arm. šinuaes; hingegen kommt das -ar auch in den Partizipien futuri vor, wie z.B. sa-k'm-ar-i in mice' sak'mari gant'avisup'lebad misgan Lk 12, 58 δòs ἐργασίαν ἀπηλλάχθαι ἀπ' αὐτοῦ « da operam », arm. tur zhašiwn. Die Verwendung des sa-k'm-e in der Bedeutung « das Geschehene » in Lk 24, 12 τὸ γεγονός « quod factum fuerat » arm. zinč elew, beweist aber, dass der Bedeutungsunterschied zwischen dem -na/-sa im Altgeorgischen lange nicht stabilisiert war. Solehe ausgeprägte Oppositionen wie na-t'k'v-am-i « das Gesagte, Ausspruch » und sa-t'k'm-el-i « das zu Sagende, Wort, Gespräch » sind zientlich spät und eigentlich selten.

Die Erstarrtheit und beschränkte Produktivität der bloss praefigierten (suffixlosen) Formen hängt gewissermassen mit der allgemeinen Entwicklung des Georgischen von der Pracfigierung zur Suffigierung zusammen. Es wurde zwar behauptet, dass die Suffigierung das Grundprinzip der georgischen Deklination ist, dagegen wird die Praefigierung als Grundprinzip der Konjugation betrachtet. Auf diese Weise die verbalen den nominalen Formen entgegenzustellen scheiut uns vom historischen Standpunkte unrichtig oder wenigstens ungenau zu sein. Das leitende Prinzip war bestimmt für alle Wortarten ursprünglich das gleiche, um so eher, als es überhaupt keinen oder geringen Unterschied zwischen dem Verbum und dem Nomen gah. Aber wenn man schon dil einzelnen Formenarten zu vergleichen versucht, so darf man den Subjekts- und Objektspraefixen des Verbums bestimmt nicht die Deklinationsendungen entgegenstellen. Die georgischen Kasus sind weit spätere Bildungen, die an die Stelle eines komplizierten Systems der Praeverbien traten 17; geschichtlich gehören sie höchstens in die Zeit der Entstehung einiger Tempora und Modi, die schon auch mittels Suffigierung gebildet wurden. Den Subjekts- und Objektspracfixen können hingegen im allgemeinen nur einige possessive, deiktische und determinative Praefixe gleichgestellt werden, die mit ihnen gemeinsam haben, Fähigkeit die das Nahe vom Ferneren und Fernsten zu unterscheiden.

16 A. Šanidze, Saptudzvlebi I, B. 139. Ders. Ak. moambe II, S. 767.

<sup>17</sup> Vergl. über die Aufgabe der Stammform (crp\*elobit\*i): N. Marr, M. Brière, La langue géorgienn, S. 65, H. Vogt, NTS XIV, S. 101 ff., I. Immaiåvili, Saxelt\*a bruncha, S. 637 ff. Über das Verhältniss der kartwelischen Sprachen zu der abchazisch-adygeischen Gruppe s. A. Üškobava, Kartvelskie jazyki, ix istoričeskij sostav i drevnij lingvističeskij oblik, in IC II (1948) S. 255-275, besonders S. 263, ferner ders. Morfologičeskie vstreči abxazskogo jazyka s kartvelskimi jazykami, Izv. IJaIMK XII (1942) S. 149-168. Es scheint, dass die Entwicklung der Praefixation bei den verbalen Formen am Anfang der Entstehung der uns bekannten Gestalt der georgischen Schriftsprache schon beendet war, da die späteren Verbalformen schon nur mittels der Suffixe gebildet wurden. Als Beispiel soll die Ersetzung des fchlenden Subjektspraefix der 3. Person durch das Suffix -s/-n im sg. praes. dienen. Die Notwendigkeit ein differenzierendes Zeiches für diese Form zu schaffen, wurde vielleicht durch die phonetische Abschwächung des Subjektspraefixes der 2. Person h- verursacht, wodurch eine formale Verschmelzung der beiden Formen (2. u. 3. Person) drohte<sup>16</sup>. Ein anderes Beispiel bietet die Bildung der Pluralformen des Zeitwortes mit Hilfe des suffigierten -4<sup>e</sup> (bzw. -en, -es).

Es gibt nur ein einziges Pluralpraefix im Georgischen und das ist das Objektspraefix der 1. Person plur, gv. In der altgeorgischen Sprache wurde es jedoch neben dem zur Bezeichnung der 1. Person sing, dienenden m- als gleichwertig verwendet und hatte selbst an sich keine Pluralbedeutung. Diese beiden Praefixe sind als dialektische Varianten zu betrachten<sup>19</sup>. Das Praefix gv- entstand im Norden, auf svanische Boden und ist älter<sup>20</sup>. Es ist wohl unter dem Einfluss des Praefixes der 2. Person g- gebildet und hat eine Analogie im svanischen Objektspraefix gw- und Subjektspraefix  $xw^{-21}$ . Die Kategorie der Mehrzahl entstand im Georgischen erst nachdem die Praefigierung ihre Produktivität verloren hatte. Deswegen gab es im Altgeorgischen kein verbales Pluralpraefix. Das Praefix gv- wurde zum Objektspraefix der Mehrzahl erst infolge einer späteren Differenzierung.

Der Suffigierung unterlagen als erste die reinen Stammformen. Die verbalen Stammformen haben sich deswegen in den kartwelischen Sprachen nur in wenigen Resten erhalten, beim Nomen hingegen, dessen Entwicklung sich hinter dem Verbum verspätete, fand die Stammform — der von N. Marr so genannte absolute Kasus — im Altgeorgischen eine reiche Verwendung (z.B. sul ars *Ğmert'i* Joh. 4, 24) und ist sogar in das Neugeorgische übergegangen (bes. Komposita : xelmardžniv, pirispir usw.).

Das Inventar der verwendeten Suffixe war beim Verbum und bei dem Nomen ziemlich das gleiche  $(-s/n, -t^{*}, -v/b, -d)$ . Diese konsonantischen Suffixe wurden entweder der Grundform unmittelbar (Lok. Dat. Erg. u. 3. Person praes. -s/n, Pluralzeichen des Nomens und Verbums  $-t^{*}$ , Adverbial -d in einigen Formen), oder mittels Vokalen zugefügt. Die Vokalisierung

18 Vergl. G. Deeters, Das kharthwelische Verbum, S. 46.

19 Siehe A. (řiktobava, Mravlobittobis agnišvnis dzirittadi printipisattvis ktarttuli zmnis ugvlilebis sistemaši, IC I (1946) S. 91-130.

20 Ibidem S. 114 u. 116.

21 Vergl. K. Dondun, Kategorija inkliuziva-ekskljuziva v svanskom i ce sledy v drevnegruzinskom, in : Pamjati akad. N. Ja. Marra (1938), S. 135-151. variierte (pir-s — pir-as, Vcl-t'a, Tb-et'-i, Max-at'-i marjun-iv — mağl-ov, jvar-i(v)-ani — jvar-ov-ani, c'xen-is — c'xen-os-ani). Später stabilisierten sieh in den Kasusformen in direktiver Bedeutung der Vokal -a- (z.B. im Adverbial -ad), in dem das Richtungspraefix des alten Adverbials zu suchen ist (mis-a, Nazaret'-a)<sup>22</sup> und in der elativen Bedeutung der Vokal -i-(im Genitiv -is und Ablativ-Instrumental -it'/-iv).

Als Ausgangsform zur Bildung der abgeleiteten Formen diente in einigen Fällen die Stammform allein, in anderen dagegen um ein Suffix erweitert (z.B. Praesensformen). Die Bildung der Kasus von einem erweiterten Stamm hat sich im Altgeorgischen neben der direkten Ableitung noch in einigen älteren pronominalen Formen (Dativ č<sup>\*</sup>em-sa, mis-sa, vis-sa, Adverbial č<sup>\*</sup>em-da, mat<sup>\*</sup>-da, mis-a, vi-et<sup>\*</sup>-a, magis-a) und in Eigennamen (Adverbial Saulis-a)<sup>23</sup> erhalten. Auch die Existenz der beiden Ableitungsprinzipien in der altgeorgischen Deklination ist den zwei Sprachschichten in der Bildung der altgeorgischen Schriftsprache zuzuschreiben. Eine Analogie bieten einige Kasusformen der altarmenischen konsonantischen Stämme (kin, knoj, knoje, knoje).

Bei der Aufzählung der parallelen Merkmale, die, verschiedenen Sprachschichten angehörend und formal verschieden, gleiche oder analogische Funktionen besitzen, dürfen wir nicht vergessen, zwei Kategorien zu erwähnen, die beide zwei gänzlich verschiedene Systeme darste<sup>1</sup>len und auch in formaler Hinsicht weit voneinander stehen und trotzdem sich in der Sprache begegnen, ohne sich zu decken oder zu ergänzen, aber auch ohne sich auszuscheiden; es ist die Spezifikation und Determination.

Den altgeorgischen Kasusformen werden Vokalendungen zugefügt, die N. Marr emphatisch benannte<sup>24</sup> und denen die georgischen Grammatiker eine determinative Bedeutung zuschreiben<sup>25</sup>. H. Vogt zeigte, dass es sich um keine Determination handelt, sondern nm Spezifikation<sup>26</sup>, d.h. die Aufgabe, das Einzelne, Spezifische (*le spécifique*) — wir wagen das Wort «Konkretes» zu verwenden — vom Allgemeinen (*le générique*) abzusondern. Es wird für diesen Zweck der vokal -a benutzt (*kac<sup>e</sup>-is-a*, *adgil-s-a*).

<sup>22</sup> Über die Formen auf -a, A. (\*ik\*obava, Minmrt\*ulebit\*i (gardak\*e\*evit\*i) brunvis mnišvnelobisa, carmoebisa da istoriisat\*vis, in : Sazelis brunchis istoriisat\*vis I, S. 18 f.; ferner A. Martirosovi, é\*emda, šenda ... tipis nac\*valsaxelt\*a carmoeba da p\*unk\*e\*iebi k\*art\*velu enebši, IC XI (1959), S. 107-128.

23 Vergl. S. (\*xenkeli, op. cit. 125 f.

24 N. Marr, M. Brière, La langue géorgienne, S. 64.

<sup>25</sup> A. Šanidze, Sap'udzrlebi I, S. 640. Schon hei N. Marr S. 64 : cette voyelle -a, qui a la fonction de jouer le rôle de l'article défini, ne s'ajoute que rarement... dans les noms propres. Ähnlich auch S. 268 f.

26 NTS XIV, S. 104 ff.

Der georgische Nominativ ist eine späte Bildung 27. Er ersetzte die Stammform, die gegenüber der Kategorie der Mehrzahl und der Spezifikation indifferent war 28 (kac' bedeutete « Mensch, ein Mensch, der Mensch, Leute, die Menschen »), überall, wo es notwendig war, diese Kategorien auszudrücken. Sein Zeichen war -i (oder -ni, kac'-i sg., kac'-ni pl.). Das nominative -i wird aus dem Demonstrativnm igi durch Kontraktion erklärt 29. Wenn wir aber Spezifikation und Determination als zwei verschiedene Systeme betrachten, die einander zwar dulden, aber sich nicht vereinen können, so scheint uns diese Erläuterung wenig befriedigend zu sein. Wir sind nicht bereit voranszusetzen, dass aus dem Demonstrativum, welches einem mehr entwickelten System - der Determination - zu dienen pflegt, eine Form entstehen konnte, deren Funktion die einfache Spezifikation ist. Wir spezinehmen eher an, dass es sich um ein dem spezifizierenden Vokal -a ähnliches Vokalelement handelt 30. Der Vokal -a hat seine Analogie im abchasischen spezifizierenden Praefix a., Beide Vokale — -a und -i — finden wir in einigen georgischen Adverbien und Pronomina (ak'a, ik', a-m, i-m), das i- ausserdem auch in den erstarrten Ablativen auf -ir (i-brd-ir, i-rgul-ir, i-scer-ir). Es ist nicht ausgeschlossen, dass wir es hier mit dem Übergang des spezifizierenden Praefixes a- (bzw. i-) zur spezifizierenden Endung -a (bzw. -i) zu tun haben.

Gegenüber der Spezifikation, die sich der einfachen Vokalendangen bedient, die den Kasussuffixen zugefügt werden, werden zur Determination die vollen Formen der Demonstrativa postpositiv verwendet. Durch Determination wird die Stellung des Spezifizierten im Kontext bestimmt. Sie scheint in den altgeorgischen Texten den Einfluss der Vorlagen zu tragen, ist jedoch jeder mechanischen Nachmahmung fern<sup>31</sup>. Ihr dreigliediges System (*igi, ege, csc.*)<sup>32</sup> erinnert an das dreistufige System der altarmenischen demonstrativen Partikeln -s, -d, -n, die als eine Art postpositiven bestimmten Artikels auftreten<sup>33</sup>. Die Determination scheint in der altgeorgischen

27 Vergl. H. Vogt, NTS X1V, S. 101 ff.

28 Vergl, ibidem S. 101 ff.

20 Siche A. Šanidze, Sap<sup>\*</sup>udzvlebi, S. 640. Marr-Brière, S. 62 : « le nominatif prend pour terminaison la voyelle -i laquelle se trouve dans l'adjectif ou pronom dans la 3º personne i-gi».

30 Vergl. A. Čšiktobava, Istoriulad gansxvavebuli ori morptologiuri tipisattvis ktarttul brunvatta šoris, in : Sazeltta brunebis istoriisattvis I, S. 265-289.

31 Die Determination erscheint auch bei den Wörtern, die durch ein Pronomen Possessivum determiniert sind, wie im Griechischen und Armenischen.

32 ese und ege ist in einer determinntiven Funktion in Evangelien selten. 1. Imuaiåvili in seiner Konkordanz (Karttuli obstataris simptonia-lektsikoni, Ttbilisi 1948/1949, 8. 153 u. 169) führt manche Belege auf, die jedoch zur Deixis gehören.

83 « Artikel » nennen die altarmenischen demonstrativen Partikel A. Meillet, Altarm. Elementarbuch, S. 59, und H. Jensen, Altarmenische Grammatik, Heidelberg 1959, Sprache wenn nicht künstlich eingeführt, so wenigstens künstlich unterstützt geworden sein. Die Spezifikation als System wies schon in der klassischen Sprache gewisse Unregelmässigkeiten auf. Mit der Zeit wurden die Vokalendungen nur mehr stilistisch ausgenützt. Die Determination versehwand mit dem Rückgang und Wandel der altgeorgischen Schriftsprache. Soweit uns bekannt ist, ist sie in keinem georgischen Dialekt erhalten geblieben.

> Jaromír Jedlička, Karls-Universität zu Prag.

#### TRANSLITTERATION

 $p^{*}$ ,  $t^{*}$ ,  $c^{*}$ ,  $\check{c}^{*}$  — aspirierte Explosiven und Affrikaten. p, t, k, c,  $\check{c}$ , q — Explosiven und Affrikaten mit Glotalverschluss. q — pharyngale Explosive. x — velare Spiraus, stimmlos,  $\check{q}$  — stimmhaft.

S. 821. : « Über den Gebrauch dieses Artikels, der mit dem Gebrauch des in den anderen Sprachen vorhandenen Artikels keineswegs übereinstimmt...» u. S. 164 : « Der Artikel entspricht keineswegs immer dem griechischen oder dem deutschen Artikel.»

## SIBILANTEN- UND AFFRIKATENKORRESPONDENZEN IN DEN KARTWELSPRACHEN

Wegen der Parallelität ihrer Entwicklung werden hier Sibilanten und Affrikaten (trotz des prinzipiellen Unterschiedes, hervorgerufen durch erhaltenen resp. geschwundenen Verschluss) zusammen behandelt. Die Parallelität bezieht sich auf die Verteilung von  $\check{s}$  und s resp.  $\check{s}$  und  $\mathfrak{z}$ ,  $\check{c}$  und  $\mathfrak{c}$ ,  $\check{\zeta}$  und  $\mathfrak{c}$  ' innerhalb der verschiedenen Kartwelsprachen. Sie umfasst ferner die Entwicklung der sog. harmonischen Gruppen, d.h. Verhindungen von Zischlauten resp. Affrikaten mit nachfolgenden homorganen Kehllauten in den einzelnen ausgegliederten Kartwelsprachen.

Die Untersuchung zerfällt in vier Teile :

I. Im ersten Teil wird das Material in Form von festen Lautgleichungen angeführt.

II. Im zweiten Teil wird die von A. Üikobava zur Erklärung der historischen Verhältuisse aufgestellte These dargestellt.

III. Daran schliesst sich im dritten Teil eine eigene Erklärung der Gegebenheiten der kartw. Grundsprache und ihrer späteren Entwicklung in der einzelsprachlichen Lautgeschichte.

IV. Hier wird in zwei Exkursen auf die Thesen von T. Gamqrelize und G. I. Mačavariani eingegangen.

#### I

Es gelten folgende Lautgleichungen<sup>2</sup> :

1a) geo. s : zan. š : sw. š.

Beispiele : geo. asi : zan. oši : sw. ašir « hundert » ; geo. kvisli : zan. kvišili : sw. me-kšul « Schwager » ; geo. siveba : nii. šinapa « anschwellen » : sw. na-ši « Geschwulst » ; ageo. sumaj : nii. šum- « trinken » : sw. šu-« angetrunken » = sw. nā-šw) ; geo. ksova : las. šu- : nii. šu- : sw. li-žši « weben » ; geo. sveneba : las. švaž - : nii. švand- : sw. li-šwem « sieh ausruhen » ; geo. sa-vs-c : las. yo-pš-a : nii. e-pš-a : sw. yoši « voll » ; Genetivendung : geo. -is in kac-is : zan. -iš in koč-iš : sw. -iš in mārem-iš ; geo.

1 Durch Punkt unter oder über einem Konsonanten werden die Glottoelusivas bezeichnet.

2 Sofern die Bedeutung nur einmal angegeben wird, gilt sie für alle Sprachen, die an einer Wortgleichung teilhaben; Abkürzungen : geo.  $\pm$  georgisch; sw.  $\pm$  swanisch; zan.  $\pm$  zanisch ( $\pm$  lasisch + mingrelisch); las.  $\pm$  lasisch; mi.  $\pm$  mingrelisch. svani : mi. šoni : sw. švan « Svane »; geo. svel· : mi. šol- : sw. šwel (geo. sveli « nass »; mi. šoliri ds.; sw. šwel « Molken »).

1b) geo. s : sw. š : zan. unbekannt.

Beispiele : geo. msveni : sw. šwal « Eidechse »; geo. msuĝe « fett » : sw. li.nēšģe « mästen ».

1c) geo, s; zan,  $\tilde{s}$ : sw. unhekannt.

Beispiele : geo. nemsi : las. lemši : mi. lepši n.a. « Nadel »; geo. sar-(geo. srva) « vernichten » : zan. šir- « abtragen, sich abnutzen ».

1d) sw. š : zan. š : geo. unbekannt.

Beispiele ; sw. .šāl ; mi. .šoro « wie » (Postposition).

2a) geo. s : zan. s : sw. s.

Beispiele : geo. asuli « Tochter » : zan. osuri (las. = « Tochter, Mädchen »; mi. = « (Ehe) frau ») : sw. asuš « Tochter »; geo. sami : zan. sumi : sw. semi « drei »; geo. smcna, ageo. sem- : zan. sw. sim- « hören ».

2b) geo. s : zan. s : sw. unbekannt.

Beispiele : geo. sada : mi. so « wo »; geo. tesli : zan. tasi « Same »; geo. mi. suro : las. psiži « Efeu ».

3) geo. z : zan.  $\check{z}$  : sw.  $\check{z}$ .

Beispiele : geo. ze « oben » : zau. ži « oben » : sw. ži « auf, empor »; geo. mze : mi bža : las. mžora (doch vgl. las. artašn. mžora) : sw. miž « Sonne ».

4a) geo. z : zan. z : sw. z.

Beispiele : geo. zoma : las. zum- : mi. zim- « messen » : sw. zum « Mass »; geo. ne-zvi «  $\theta \hat{\eta} \lambda v s$  » : las. zura « Tierweihehen » : sw. zurāl « Weih »; geo. bezva « gründlich verprügeln, sich vollessen » : zan. baz- « gründlich verprügeln » : sw. mo-biz « satt ».

4b) geo. z : zan. z : sw. unbekannt.

Beispiele : geo. gzneba : mi. rzama : las. o-gzapu « Feuer anzünden ».

5a) geo, c; zan,  $\check{c}$ ; sw. h. Null.

Beispiele : geo. cabli : zan. čuburi « Kastanie » : sw. hcb. jcb « Vogelkirsche »; geo. cod-cba « rufen, nennen » : zan. čand- « herbeirufen, auffordern » : sw. h-cr « Stimme »; geo. ccva : zan. č.-č.iš- ; sw. li-h-i « erreiehen, gelangen »; geo. ccra ; zan. čar- : sw. ir-.

5b) geo. c : sw h.

Beispiele : geo. cadili : sw. hadw « Wnnsch » ; geo. codeba « reichen » : sw. hod- « geben, verkaufen ».

5c) geo. c : zan. č : sw. unbekannt.

Beispiele : geo. cebo : zan. čabu « Leim »; geo. citcli : zan. čila « rot »; geo. cnexa « keltern » : zan. činax- « pressen, drücken »; geo. mceri : las. mčaži : mi. čanži « Fliege »; geo. celi « Hüfte » : mi. o-čiši « Taille »; geo. çvela ; zan. čval- « melken »; geo. cvima ; las. mčima ; mi. čvima « Regen »; geo. cveti : mi. čvati « Tropfen ».

5d) zan. č : sw. h : geo unbekannt.

Beispiele : mi. čume « morgen » (Adverb) usw. : sw. ham « Morgen ».
6a) geo. c : zan. č : sw. č/š.

Beispiele : geo. çva : zan. çv- : sw. św «brennen»; geo ançli ; las. inčini : sw. gänčw «Hollunder».

6b) geo,  $\phi$  ; sw.  $\check{\phi}$  ; zau, unbekaunt oder durch geo. Einfluss zu  $\phi$  umgesteltet.

Beispiele : geo. culi : sw. čuš « Sohn ».

7a) geo. c : zan. c : sw. c.

Beispiele : geo. cipeli : zan. cipuri : sw. cipra « Buche ».

7b) geo. c : zan. c : sw. unbekannt.

Beispiele : geo. *cami* « Augenblick, Sekunde » : mi. *cumi* « Minute »; geo. *car*- : zan. *co*- « durch » (Präverb) ; geo. *celi* : mi. *cana* « Jahr ».

7c) geo. c : sw. c : zan. unbekannt.

Beispiele : geo. viero : sw. xwee " eng ".

8a) geo. c : zan. č : sw. š.

Beispiele : geo. kaci : zan. koči « Mensch, Mann » : sw. čaš « Gatte »; geo. xu-c-esi « Ältester, Geistlicher » : mi. n-č-aši « Älterer » : sw. xo-š-a « gross, mehr, Älterer »; geo. cxcli « heiss » : zan. čxc (las. = « Hitze »; mi. = « heiss ») : sw. šix « Kohle » (li-šxi « brennen »); geo. vaci : mi. oči « Ziegenbock » : sw. ywaš « Steinbock ».

8b) geo. c : zan.  $\check{c}$  : sv.  $\check{c}$ .

Beispiele : geo. coli : zan. čili : sw. čoš « Ehefrau ».

8e) geo. c : zan.  $\check{c}$  : sw. unbekannt.

Beispiele : geo. oci : zan : cči «zwanzig»; geo. car- «schützen, verteidigen» : zan. čv- ds. und «bewahren»; geo. cal «leermachen, räumen; Musse haben» usw. : mi čol- ds. und «beendigen»; geo. can- «erkennen, wissen» : zan. čin- ds. und mi. «beuachrichtigen»; geo. puc- : zan. puč-«schwören»; geo, cclva : las. čal- «mähen»; geo. ccrva «dreschen» : zan. čax- (las. «schlagen, quirlen, buttern»; mi. «umrühren»); geo. curva : mi. čur- : las. čvir- «schwimmen»; geo. qoea «abwischen» : mi. rušua «ausfegen».

9a) geo. c : zan. c : sw. unbekannt.

Beispiele : geo. cer. : las. ncor. : mi. cir. « siehen » (Verbum) ; geo. paci-puci « Hast, Eile » : mi. pocua « Unruhe ».

9b) geo. c : sw. c : zan. unbekannt.

Beispiele : geo. qoca « töten », mqcci « wildes Tier » : sw. qaca « Verderben » ; geo. ca : sw. dcc « Himmel ».

10a) geo. 3 : zan. 3 : sw. 3.

Beispiele : geo. sze : zan. -ža, -ža : sw. lože « Milch »; geo. zma, zamia :

las. žuma : mi. žima : sw. žomil, žimil « Bruder »; geo. zveli : zan. žveši : sw. žwinel « alt »; geo. zaryvi : mi. žeryvi : sw. žaryw « Muskel, Ader, Sehne ».

10b) geo. z : zan. ž : sw. ž.

Beispiele : geo. zili « Schlaf » : zan. žir- « liegen » u.a. : sw. už « Schlaf » ; geo. zayli : zan. žoyori : sw. žeyw « Hund » ; geo. zaxeba « rufen » : zau. žoxo : sw. žaxe « Name » ; geo. zeyw- : zau. žyon- « schicken » : sw. žoyw « führen, vorausgehen » ; geo. size : zan. siža : sw. čiže « Schwiegersohn » ; geo. zag-cba : mi žog- « hassen », las. žug- « üherdrüssig sein » ; sw. žag-.

10e) geo.  $\mathfrak{z}$ : zan.  $\mathfrak{z}$ : sw. unbekannt.

Beispiele : geo. ziri : mi. žinži, las. žiži « Wurzel »; geo. zmari : las. žumori « Essig »; vgl. las. žumu, mi. žimu, sw. (aus mi.) žim « Salz ».

10d) geo z: sw.  $\dot{z}$ : zan. unbekannt.

Beispiele : geo, yvizli : sw. quiže « Leber ».

11) geo. z : zan. z : sw. z<sup>8</sup>.

Beispiele : geo.  $\overline{\varsigma}$ -cv-s : zan.  $\overline{\varsigma}$ -un- : sw. -z in  $x\overline{a}$ -z [Wurzel « liegen »]. 12a) geo.  $\overline{s}$  : zan.  $\overline{s}k$  : sw.  $\overline{s}g$ .

Beispiele : geo. ši-šud-ili « Erhängen » (ageo.) : zan. škvid- « erwürgen, ersticken » : sw. šgud- « ertrinken » ; geo. švidi : zan. škviti : sw. išgwid « sieben » (Numerale) ; geo. šin-eba : zan. škur- « sich fürchten » ; sw. šgur « Schande ».

12b) geo.  $\tilde{s}$ : zan.  $\tilde{s}k$ : sw. unbekannt.

Beispiele : geo. *m-šiin* « mich hungert » usw. : las. škor- : mi. škir-« hungrig seiu ».

12c) zan. šk : sw. sg : geo. unbekannt.

Beispiele : zan. škeri (geo. škeri ist Lw. aus dem Zau.) : sw. šgori «Rhododendron »; mi. škidiri : sw. šged- « sich geziemen ».

13a) geo. š : zan. sk : sw. sg.

Beispiele : geo. šeni : zan. skani : sw. isgwi « dein »; ageo. m-šwen-s « mir steht an » : mi. skwami : las. mskva : sw. musgwen « schön »..

13b) geo. š : zan. sk : sw. unbekannt.

Beispiele ; geo. šroba ; zan. skur-, skir- « trocknen » (las. anch « anslöschen ») ; geo. šašvi ; mi. zeskvi ; las. mzesku « Drossel » ; geo. šveli ; zan. skveri « Reh » (mi. « Hirsch ».

13c) geo.  $\check{s}$  ; sw. sg ; zan. unbekannt.

Beispiele : geo. šardi « Harn » : sw. sgēr-, sgar- « exkretieren »; geo. šubli « Stirn » : sw. sgobin « vorn » (zan, Entspreehung unklar).

14a) geo. š ; zan. šk : sw. sg.

3 Vgl. dagegen sw. Juywa im Genesatz zu geo. zysa « Meer ».

Beispiele : geo. šua « Mitte », še- « ein- » : zan. ška (mi. « Mitte »; las. « Taille, Kreuz ») : sw. isga « in »; geo. vašli : mi. uškuri : las oškuri : sw. wusgw « Apfel ».

14b) geo. š : zan. šk.

Beispiele : geo. šeša : zan. diška « Brennholz ».

15) geo. šušva « trocknen, heilen » : sw. zəski « trocken » ohne Parallele.

16) geo. ž : zan. \*žg : sw. \*žg.

geo.  $\check{z}$  : zan.  $\bullet zg$  : sw.  $\bullet zg$  wäre nach dem Parallelismus der Nummern 14 + 15 zu erwarten. Mir ist aber kein einziges Beispiel dieser Art bekannt <sup>4</sup>.

17a) geo  $\check{c}$  : zan.  $\check{c}k$  : sw. :  $\check{s}k$ .

Beispiele : ageo, žinčucli : las, dumčku : sw. m. ršk « Ameise »; geo. čeda : zan, čkad- : sw. škad- « schmieden ».

17b) geo,  $\check{c}$  : zan,  $\check{c}k$  : sw. unbekannt.

Beispiele : geo. čama : zan. čkom- « essen »; geo. čera « fangen, ergreifen » : mi. čkori « Sklave »; geo. mčle : mi. čkola « mager » : geo. mčadi : las. mčkudi ; mi. čkidi (sw. čkoj daraus entlehnt) « Maisbrot ».

18) geo.  $\dot{c}$  : zan, ck : sw. unbekannt.

Beispiele : geo. bečedi : las. mackindi : mi. marckindi (sw. moskad ist Lw.) « Siegelring, Stempel ».

19a) geo. č : zan. čk : sw. šg.

Beispiele : geo. čemi : zan. čkimi (sw. mi-šywi) « mein »; geo. čveni : las. čkuni : mi. čkini : sw. gwi-šywi « unser »; ageo. ččvili : las. čučku : mi. čkičku : sw. n-šgw- « weich ».

19b) geo,  $\check{c}$  : zan,  $\check{c}k$  : sw. unbekannt.

Beispiele : geo, mačvi : zan. munčkvi « Dachs »; geo, čevva : mi. r-čkvana « sich gewöhnen »; geo, rč-ili « untertan » : mi, rčk-ila « Gehör »; geo, čan- : zan, čkun- « (er)scheinen »; geo, laši : mi, lečkvi, las, leški « Lippe ».

19c) geo,  $\check{c}$  : sw.  $\check{s}g$  : zan unbekannt.

Beispiele : geo. črd-ili « Schatten » : sw. la-m-šged « Norden ».

20) geo.  $\check{c}$  : zan. ck : sw. unbekannt.

Beispiele ; geo. arčni « Gemse » ; mi. crckomi « Steinhock » (sw. jorskän ist Lw.); geo. *xlcč/xlič-* ; mi. *xirck-/xorck-*, las. *xrock-/xrosk-* « splittern, spalten, platzen usw. ».

21) geo.  $\xi$ : zan.  $\xi g$ : sw. unbekannt.

Beispiele : geo. z ob-neba « übertreffen » : zan. z g-iri « gut » (sw. z g-iri ist Lw. aus dem Mi.).

22) geo.  $\xi$  : zan.  $\zeta g$  : sw. sg.

Beispiele : geo. maržvena : mi. marzyvani : sw. lersgwen « rechts » ; geo. žv- : zan. zgv- « Notdurft verrichten » : sw. la-sy-ar « zur Toilette gehörig ».

4 Vgl. T. Goninšvili, K istorii odnogo zvuka v gruzinskom jazyke : enimkis moumbe II. 1937, 111.

Dieses Material hat durch Cikobaya<sup>5</sup> eine von der geo. Sprachwissenschaft anerkannte Erklärung gefunden. Čikobava S. 6 f. geht davon aus, dass einem geo. s, z, z, c, c usw. im Zanischen š, ž, ž, č, č entspricht, geo. š,  $\xi$ , č, č aber lautgesetzlich mit zan.  $\frac{k}{k}$ ,  $\frac{k}{\delta g}$ , čk, čk übereinstimmt. Er führt dann weiter aus : «Die Reihe des Georgischen ist sisini, die des Lasisch-Mingrelischen dagegen sisini 6. Dies ist der akustische Eindruck. In Hinblick auf die Artikulation und bei dieser Artikulation besonders in Hinblick auf die Beteiligung der Zunge besteht zwischen diesen beiden Reiben folgender Untersebied : Bei der Hervorbringung von s, z, z, c, c beteiligt sich die Zungenspitze an der Artikulierung des Lautes, bei der Hervorbringung von š, ž, ž, č, č der vordere Zungenrücken. Dies ist der Unterschied zwischen diesen Konsonanten im Georgischen, Aber in Hinblick auf diese Konsonanten unterscheidet sich das Lasisch-Mingrelische nicht vom Georgischen und deshalb können wir erklären ; Die Differenzierung bei diesen Konsonanten wurde hervorgerufen durch einen Wandel der Artikulation, indem der vordere Zungenrücken an Stelle der Zungenspitze wirkte. Das Verschieben der Artikulation nach binten — wenn wir es in Bezug auf die Beteiligung der Zunge beurteilen wollen — ist die Grundlage, welche das sisini des Lasisch-Mingrelischen vom sisini des Georgischen unterschied». Als Grund für diese Artikulationsverschiebung gibt Čikobava allgemein fremde Spracheinwiran. Für die Gleichungen geo. 8 : zan. sk, geo. č : zan. ck usw. geht kung

<sup>5</sup> Čikobava <sub>==</sub> Arn. Čikobava : čanur-megrul kartuli šedarebiti leksikoni, Tiflis 1938; vgl. auch G. Rogava : kartvelur enata ponetikis istoriul šedarebiti šesenvlis ziritadi sakitxebi in 1KJ 1V, 1952, 42 f.; etwas modifiziert S. Žyenti : svanuri enis ponetikis ziritadi sakitxebi, Tiflis 1949, 134 ff., 163 ff.

<sup>6</sup> (Vom Verfasser) s, c, z usw. gehören zur sisini-Reihe, š, č, ž usw. dagegen zur šišini-Reihe. Hier werden also lautmalende Bildungen zur Bezeichnung phonotischer Termini verwandt. Das Deutsche vermag den Unterschied zwischen diesen Reihen terminologisch nicht zu fassen, da sein Vorbild in dieser Hinsicht, das Lateinische, nur eine Sibilantenreihe  $\equiv s$  kannte. Man spricht bei uns von s-Sibilanten oder s-Spiranten gegenüber š-Sibilanten oder š-Spiranten, s-Affrikaten gegenüber š-Affrikaten usw. Der Franzose unterscheidet die Zischlaute als sifflantes  $\equiv$  cpfeifende  $\ge$  von den chuintantes  $\equiv$  czischenden  $\ge$ . Ganz entsprechend sind die russ. seistjästötje  $\equiv$  cpfeifende  $\ge$  von den šipjästsije  $\equiv$  czischende  $\ge$  abgespalten, wobei diese Unterscheidung mit Hilfe zweier expressiver Verben bestimmter Bedeutung sehr an das Französischen als vorbild erinnet. Deshalb scheint mir eine Art Lehnübersetzung aus dem Französischen trotz der von Steinitz, Russische Lautlehre, Berlin 1957, S. 69 f. für das Russische gegebenen Erklärung aus der Bedeutung heraus nicht unwahrscheinlich zu sein. Zu den englischen Termini hushing und hissing und zum Gesantproblem vgl. Martinet, Économie des Changements Phonétiques, Bern 1955, S. 235. Čikobava von einem kartw. s aus, das sich im Georgischen gewandelt hahen soll, während ihm im Zanischen sekundäres k hinzugefügt wurde. Als Beispiel führt er geo. *šeni* « dein » : zan. *skani* an, dessen altes s er noch in zan. sw. si « du » finden will. Für Fälle wie geo. š : zan. šk usw. unterscheidet sich das Zanische nach Čikohava nur durch die Hinzufügung des kvom Georgischen.

Zur Stützung dieser These wird von Čikobava (vgl. hesonders Čikobava, čanuris gramatikuli analizi, Tiflis 1936, S. 18 f.) und danach hesonders von Rogava 50 und Žyenti § 167 auf Fälle verwiesen, hei denen sich im Georgischen ein sekundärer Kehllaut dem Zanischen vergleichhar entwickelt haben soll<sup>7</sup>. Auch Žyenti S. 134 ff., hesonders 138 ff. tritt für das sekundäre Aufkommen von Kehllauten hinter Zischlauten, Affrikaten und Dentalen ein. Er meint, dass der Ausgangspunkt dieser Entwicklung in Fällen wie geo, *švili* « Kind » = mi. *skua* zu suchen war, wo hinter dem Zischlaut ursprünglich w folgte. Wegen einer Tendenz zur Labiovelarisierung soll dieses w einen Kehllaut vor sich entwickelt hahen <sup>8</sup>, wodureh die harmonischen Gruppen *šk* usw. entstanden.

Polák, Notules Kartvéliennes, Louvain 1955 in Le Muséon 68, S. 279-296 nimmt S. 292 f. ausser den normalen Sibilanten und dentalen Affrikaten noch eine hesondere Reihe von Sibilanten und Affrikaten an, deren kartw. Reflexe in zan. šk, sk usw. vorliegen sollen. Diese auf šk, sk usw. als Realisierung eines Phonems weisenden Lante sollen sich vergleichen den « sibilantes et chuintantes dites longues dans les langues caucasiennes du Nord ».

#### ш

Die von Polák angenommene Priorität der harmonischen Gruppen hat der Ansicht der geo. Schule gegenüber unbedingt den Vorzug. Dabei soll die Frage der nordkankasischen Parallelen hier nicht berührt werden. Im einzelnen möchte ich das Problem folgendermassen schen :

1.) Geo. s entspricht einem zan. sw. š oder einem zan. sw. s (vgl.

7 Solche Fälle sind : geo. zeckvi : zan. žačvi (Čskohuva und Rognva): geo. cickina « klein » : mi, čiše : las. čuta; geo. ckneli « Rute » (Rognva): geo. možemni usw. : sw. ced. « sehen » (Čskohava) und geo. thavi usw. : sw. tupw. tep « Haut »: ageo. da št.ebis : sw. ot.sed.ni : zan. do-skid.u « bleiben » (Rognva 45, 111): geo. damčkaara « welk » : ageo. damčnari (Rogava). Als Beispiel für sekundäre Eutwicklung von š sus s im Zanischen führt Rogava 43 geo. žagari « Borste » : zun. zagari und geo. šen : zan. si an. Zur Kritik dieser Beispiele siche S. 157 f.

8 Den Kohllaut, der zu dem vorangehenden Zischlaut resp. zu der vorangehenden Affrikata passte.

S. 150). Daraus geht aber hervor, dass man für die kartw. Grundsprache s-Laute neben  $\dot{s}$ -Lauten anzusetzen hat. Diese beiden Sibilantenreihen sind im Georgischen in eine, die s-Reihe, zusammengefallen. Das Zanische und Swanische haben dagegen den alten Stand, d.h. die Trennung beider Reihen, aufrecht erhalten. Wenn man mit Čikobava eine Entwicklung von s zu  $\dot{s}$ im Zanischen und Swanischen annehmen will, so hätte man für die Gleichungen zan. sw. s = geo. s. keine Erklärung. Es wäre nicht einzuschen, warum die klaren Fälle unter 2) (s. S. 150) sich diesem Lautgesetz entzogen haben sollten Umgekehrt liegen keine Fälle vor, bei denen ein geo.  $\dot{s}$  lautgesetzlich einem zan- oder sw. s entspricht.

2.) (fanz analog zn geo. s: zan. sw.  $\dot{s}$  neben geo. s: zan. sw. s sind die Fälle von Nr. 3) und 4) (s. S. 150) zn beurteilen : geo. z: zan. sw.  $\dot{z}$ neben geo. z: zan. sw. z. Das gleiche Verhältnis liegt bei den Affrikaten vor. Doch sind die Beispiele für geo. s-Affrikata : zan. sw. s-Affrikata, Nr. 7). 9), 11) relativ spärlich. Trotzdem muss man für die Grundsprache s-Affrikaten und  $\dot{s}$ -Affrikaten annehmen. Dafür spricht, dass die Beispiele aller Artikulationsartreihen (c, c,  $\bar{s}$ ) sich gegenseitig stützen. Ausserdem werden sie durch die Parallele der Sibilanten (geo. s: zan. sw. s) gedeckt (vgl. weiter das gleiche Verhältnis bei geo. cq: zan. sw. cq und den anderen Verbindungen von Affrikaten + Hintervelaren resp. velaren Spiranten, das ich in meiner denmächst erscheinenden Habilitationsschrift « Studien zur Rekonstruktion des Lautstandes der südkaukasischen Grundsprache » behandelt habe).

Es ergibt sich also für die kartw. Grundsprache folgender Bestand an Sibilanten + einfachen dentalen Affrikaten :

8/š 2/ž c/č 3/š c/č

Dieser Bestand ist im Zanischen und (mit einigen Einschränkungen) im Swanischen erhalten <sup>9</sup>.

3.) Wie bei dem Verhältnis von s- und s-Lauten zeigen auch bei dem Verhältnis von Konsonantengruppen zu Sibilant oder Affrikata das Zanische und Swanische dem Georgischen gegenüber gemeinsame konservative Züge : Sie bewahren grundsätzlich die Konsonantengruppe.

Es gelten folgende Gleichungen :

a) bei den Sibilauten :

geo.  $\ddot{s}$ : zan.  $\ddot{s}k$ : sw.  $\dot{s}g$  (vgl. Nr. 12)

geo. š : zan. sk : sw. sg (vgl. Nr. 13)<sup>10</sup>.

Kartw. & wurde im Swanischen in der Regel zu h (vgl. Nr. 5). Swanisch erhaltenen oder zu i umgestaltetes & ist selten (vgl. Nr. 6). Bei den beiden Beispielen folgt w, resp. u. Sw. & hat eine Tendenz zur Desaffrizierung, wie aus Nr. 10b ersichtlich wird.

10 Bei Nr. 14 geo. š : zan. šk : sw. sg weist das Zan. auf sekundäre Entwicklung von sw. jg zu sg. Da sw. šg in anderen Fällen (Nr. 12) bewahrt ist, kann man nur sagen, dass sw. jg eine Tendenz zur Entwicklung zu sg gehabt hat, vgl. jedoch ef. 159 f. Das Fehlen der entsprechenden stimmhaften Verbindungen muss hier besonders vermerkt werden (vgl. Nr. 16).

b) bei den Affrikaten : geo.  $\xi$  : zan.  $\xi k$  : sw.  $\delta k$  (Nr. 17a) geo.  $\xi$  : zan.  $\xi k$  : sw.  $\delta ($  (Nr. 17b) geo.  $\delta k$  : zan.  $\xi k$  : sw.  $\delta g$  (Nr. 19) geo.  $\xi$  : zan.  $\xi g$  : sw.  $\delta ($  (Nr. 20) geo.  $\xi$  : zan.  $\xi g$  : sw.  $\delta ($  (Nr. 21) geo.  $\xi$  : zan.  $\xi g$  : sw.  $\delta g$  (Nr. 22) 4.) Aus den Gleichungen geo.  $\delta$  : zan.  $\delta k$  : sw.  $\delta g$  + geo.  $\delta$  : zan.  $\delta k$  : sw.  $\delta g$ 

und ihren oben dargelegten analogen Entsprechungen auf dem Gebiete der Affrikaten kann man nicht mit Čikobava auf den sekundären Zuwachs des k schliessen. Wie will Čikobava das Nebeneinander von  $\dot{s}$  (in  $\dot{s}k$ ) und s (in sk) im Zanischen erklären, nachdem er zuvor angenommen hat, dass sich im Zanischen kartw. s zu  $\dot{s}$  entwickelt? Auch die Annahme von Žyenti, dass hier Labiovelarisierung von  $\ddot{s}w$  usw. vorliegt, ist nicht haltbar. Žyenti kann damit nicht die Fälle erklären, bei denen keine Lautfolge Sibilant resp. Affrikata + w vorliegt, z.B. geo.  $\dot{c}edva$  : zan.  $\dot{c}kad$ ; geo.  $\dot{s}e\dot{s}a$  : zan. diška usw. Es ist also vielmehr anzunehmen, dass kartw.  $\dot{s}k$  und sk im Zanischen und Swanischen (hier nach S. 159 umgestaltet) erhalten sind, während sie im Georgischen in  $\ddot{s}$  zusammenfielen. Der gleiche Vorgang hat analog bei den Affrikaten stattgefunden, wo kartw.  $\dot{c}k + ck$  im Georgischen in  $\check{c}$  zusammenfielen, im Zanischen aber erhalten blieben. Für die Richtung der Lautentwieklung von  $\ddot{s}k + sk$  zu  $\check{s}$  usw. kann man noch folgende Argnmente anführen :

A) Phonetische Parallelen genetisch nicht verwandter Sprachen : vgl. z.B. lat. *piscis*, irisch *iasc*, got. *fisks* : nhd. *Fisch*, englisch *fish* usw., wo die Entwicklung von *sk* zu *š* stattgefunden hat.

B) Eine kurze phonologische Überlegung, wonach hier eine der berühmten Kettenentwicklungen vorliegt : Nachdem kartw.  $\hat{s}k + sk$  im Georgischen zu  $\hat{s}$  entwickelt waren, wich das alte  $\hat{s}$  aus und wurde weiter zu s, wodurch es mit dem alten s zusammenfiel.

C) Eine phonetisch verschiedene, aber im Prinzip schlagende Parallele bieten die Kartwelsprachen selbst mit der las, atinischen Entwicklung von tq,  $\check{e}q$ , cq über  $\bullet tk$ ,  $\bullet \check{e}k$ ,  $\bullet ck$  zu t,  $\check{e}$ , c, worüber Čikobava,  $\check{e}$ anuris gramatikuli analizi, Tiflis 1936, S. 17 f. gehandelt hat. Der bei Čikobava a.a.O. S. 18 angeführte Versuch einiger geo. Gelehrter, das t,  $\check{e}$ , c im Atinischen als ursprünglich zu betrachten, wird den Tatsachen nicht gerecht: Dabei werden die geo. und besonders die sw. Lautkomplexe nicht berücksichtigt, die atin. t,  $\check{e}$ , c als sekundäre Entwicklung ausweisen <sup>11</sup>.

11 Bemerkenswert ist, dass im Swanischen offenbar eine dem Atinischen vergleich-

5.) Die oben geschilderten nachkartw. Verhältnisse und Entsprechungen beziehen sich nicht auf zwei Lautkategorien :

a) Alle Verbindungen, die als erstes Glied einen Dental haben.

b) Alle Verbindungen, die als zweites Glied einen Hintervelar oder eine velare Spirans haben.

a) Vgl. geo. tkuen : zan. tkva. Bei geo. tku-, tkv-epa, tkv-iri und Entsprechungen lässt sich durch das Swanische das sekundäre Aufkommen der Gruppe tk — vornehmlich durch Synkopierung eines dazwischenstehenden Vokals — nachweisen (darüber wird in der oben angekündigten Arbeit gehandelt).

Das dg in geo-dgma « stellen » usw. = zan. dg- gehört zu einer Wurzel •dcg-.

b) Die Verbindungen mit Hintervelar oder velarer Spirans als zweitem Bestandteil sollen hier nicht zitiert werden. Ihre ersten Bestandteile verhalten sich in den verschiedenen Sprachen so zueinander, als ob die zweiten Bestandteile nicht vorhanden wären.

Es liegt hier also keine Entwicklung vor, die sich mit der von Sibilant resp. Affrikata + Kehllaut vergleichen liesse. Aber die oben erwähnte Vereinfachung dieser Gruppen in las. Dialekten stellt eine unabhängige Parallele dar zur Vereinfachung der Gruppen mit Kchllaut im Georgischen.

Von den Anmerkung 7 angeführten Beispielen, die für sekundäre Entwicklung der Kehllaute sprechen sollten, ist ein Teil in der Anmerkung 11 behandelt. Zu geo. ckneli vermag ich ohne weitere Kenntnis der Wortgeschichte überhaupt nichts zu sagen. Bei dem unklaren Verhältnis von geo. ck: zan,  $\check{c}$ in  $\underline{c}ckvi: \check{a}a\check{c}vi$  und  $cickina: \check{c}i\check{c}e$  usw. könnte eine sporadische, späte Entwicklung des k vorliegen. Auch bei dem von Rogava angeführten ageo. daměnari : geo. daměknari spricht die Chronologie für sekundäre Einfüguug des k. Dass es ein sporadisches Anfkommen von Kehllauten gibt, dafür sprechen die Fälle von sw. cx ans c bei Lw. aus dem Georgischen (vgl. Žyenti S. 131): z.B. lašxisch sakacx, laxamulisch sakäcx, aus geo. sakace «Tragbahre»; laxamulisch veskäcx aus geo. vackaci = mi očokoči « märchenhaftes Wesen ». Solche vereinzelten Beispiele haben aber mit lautgesetzlicher Entwicklung nichts zu tun. Sie vermögen nicht den primären Status der oben behandelten harmonischen Konsonantengruppen zu entkräften.

Zu einigen sw. Sonderentwicklungen der Konsonantengruppen : Auf S. 152 ff. waren u.a. folgende Proportionen behandelt worden :

bare Tendenz zur Tilgung des in der Kchle artikulierten zweiten Bestandteiles einer Konsonnntengruppe vorgelegen hat, wofür sich aber bisher nur wenige, etymologisch unsichere Beispiele nachweisen lassen : sw. *tupw, tep* : geo. *täavi*; sw. ot-sed-ni : ageo. da-st-ebis ; zan. do-skid-u (zur Bedeutung der sw. Wörter siche Anmerkung 7). geo.  $\tilde{s}$ : zan.  $\tilde{s}k$ : sw.  $\tilde{s}g$  (Nr. 12) <sup>12</sup> geo.  $\tilde{s}$ : zan. sk: sw. sg (Nr. 13) geo.  $\tilde{s}$ : zan.  $\tilde{s}k$ : sw. sg (Nr. 14) geo.  $\tilde{c}$ : zan.  $\tilde{c}k$ : sw.  $\tilde{s}g$  (Nr. 19) geo.  $\tilde{c}$ : zan.  $\tilde{c}g$ : sw. sg (Nr. 22)

Hierbei stand eine Konsonantengruppe im Zanischen und Swanischen einem Einzelkonsonanten im Georgischen gegenüber. Von den sich unterscheidenden zan, sw. Gruppen stellen sich die zanischen als die älteren heraus, da sie durch die Parallelität der georgischen Lautentsprechung gedeckt sind. Die swanischen Gruppen haben sich dagegen weiterentwickelt. Dabei kann man für das Swanische zwei Weiterbildungen konstatieren :

1.) Bei Verbindungen mit Affrikaten als erstem Bestandteil tritt Desaffrizierung dieses ersten Konsonanten ein, d.h. Entwicklung zu Zund s. Danach folgt immer g.

2.) Bei Verbindungen mit Sibilauten als erstem Bestandteil tritt durch Dissimilation bei den als zweites Glied fungierenden Kehllauten ein Wandel von k zu g ein.

#### IV

Exkurs 1 : Die These von T. Gamyrelize.

In einer 1959 erschienenen Monographie <sup>13</sup> hat T. Gamqrelize eine Variation zu der Theorie von Čikobava versucht, indem er davon ausgeht, dass sich die Gruppen \*škw, žgw und rčk im Zanischen und besonders im Swanischen zu skw, zgw, rck entwickeln.

Diese Hypothese steht im grossen und ganzen im Einklang mit den unter Nr. 13), 20) und 22) gegebenen Beispielen, da Gamqrelize alle die Fälle, die in seine Theorie nicht passen, durch Annahme von ansgefallenem -w- zu erklären versucht. Ebenso bedürfen umgekehrt die Beispiele von Nr. 12a) einer besonderen Erklärung, da hier der erwartete Wandel nicht eingetreten ist. Weiter wird dabei die der These widersprechende Gleichung von Nr. 13d), geo. šardi : sw. sgēr-, sgar- von Gamqrelize nicht berücksichtigt. Hinzu kommt, dass sich der von G. angenommene Übergang nur bei  $\bullet$ škw zu  $\bullet$ skw und  $\bullet$ žgw zu  $\bullet$ zgw finden soll. Man würde den Wandel a priori auch bei  $\bullet$ čkw (19) und čkw (17) erwarten Das von Gamqrelize nicht ausgewertete Beispiel bečecti = las. mackindi (18) zeigt nun aber gerade keine Verbindung  $\bullet$ ckw.

12 Vgl. auch sw. lašgar « Heer » aus geo. laškari.

13 T. Gamqrelize : sibilanțta ăcsațqvisobani da kartvelur enata uzvelesi strukțuris zogi sakitxi, Tiflis 1959. Die Fälle, bei denen einer zan. chuintante eine sw. sifflante gegenübersteht (14a) mögen eine sw. Tendenz, sg in sg zu wandeln, ausdrücken. Grundsätzlich hat mich jedoch diese geistreiche these jedoch nicht überzeugen können.

Exkurs 2 : Die These von G. I. Mačavariani.

Einen echten Fortschritt A. Čikobava gegenüber bedeutet der Vortrag, den G. I. Mačavariani auf dem Moskauer Orientalistenkongress 1960 gehalten hat <sup>14</sup>.

Mačavariani erkennt die Gleichungen, bei denen einer geo. sifflante eine zan. und sw. sifflante gegenübersteht (Nr. 2, 4, 7, 9, 11) als alt an. Ferner zieht er die Fälle heran, wo wir es mit der Korrespondenz von geo. sifflante = zan. sw. chuintante (Nr. 1, 3, 5, 6, 8, 10) und von geo. chuintante = zan. sw. chuintante + Guttural (12, 14, 17, 19, 21) zu tun haben. Bei den Gleichungen von geo. chuintante = zan. sw. sifflante + Guttural baut er auf der These von Gamqrelize auf:  $\delta kw > skw$  usw. Für die kartw. Grundsprache setzt er drei Sibilantenreihen an :

1.) Front-series (s-sibilants)

kartw. \*s, \*z, \*c, \*c, \* $\sigma = \text{geo. ds.} = \text{zan. sw. ds.}$ 

2.) Medial series (ś-sibilants)

kartw. \*ś, \*ź, \*ć, ć,  $\dot{z} = \text{geo. } s, z, c, c, z = \text{zan. sw. } \dot{s}, \dot{z}, \dot{c}, \dot{c}, \ddot{z}$ .

3.) Back series (š-sibilants)

kartw. "š, "ž, "č, "č, "š = geo. ds. = zan. sw. šk, čk, čk, žg.

Diese auf den ersten Blick bestechend wirkende Theorie hat jedoch verschiedene schwache Punkte. Abgeschen davon, dass sie von der Annahme eines einzelsprachlichen nicht belegten *š* usw. Phonems ausgeht, ist sie mit der Hypothese von Gamárelize belastet, die ja zur Erklärung der Gruppen sifflante + Guttural vorausgesetzt wird. Der entscheidenste Einwand scheint mir jedoch folgender zu sein :

Man hat berechtigten Grund zu der Annahme, dass sich die kartw. Grundsprache zuerst in einem *swanischen* und einen *zanisch-georgischen* Zweig gespalten hat, während erst danach das Georgische vom Zanischen getrennt wurde. Dafür sprechen gewisse gemeinsame Entwicklungen des Georgischen und Zanischen im Unterschied zum Swanischen. Die wichtigsten lautlichen Parallelen seien hier kurz summarisch aufgezählt :

1) geo. zan.  $t = sw. \delta d$ 

2) geo. zan.  $rt = sw. \delta x$ 

<sup>14</sup> G. I. Mačavariani : Three series of sibilant spirants and affricates in Kartveliau Languages, Moskau 1960, izdatel'stvo vostočnoj literatury. 4) geo. zan.  $s = sw. l^{15}$ .

Demgegenüber lassen sich die geo. sw. Gemeinsamkeiten im Vokalismus (e und a erhalten, was zan. zu a und o wird) als Bewahrung des alten Lautstandes erklären, ebenso wie man die im Vorhergehenden behandelte Konservierung des alten Sibilanten und Affrikatensystems im Zanischen und (sekundär weiterentwickelt) im Swanischen als urkartwelisch ererbt ausdeuten muss. Geht man nun aber von den drei Reihen Mačavarianis --\*s, \*ś, \*š - aus, so würde das bedenten, dass das Zanische und Swanische dem Georgischen gegenüber eine gemeinsame Neuerung vollzogen haben, was nicht gut zu den z.T. sehr alten gemeinsamen Entwicklungen des Georgischen und Zanischen passt. Wir müssten daun annehmen, dass die Entwicklung des von Mačavariani als kartwelisch angesetzten Sibilantensystems als sw. zan. Gemeinsamkeit älter ist als die vier oben angeführten geo. zan. Parallelen (geo, zan. t : sw. šd usw.). In diesem Falle würde aber die Gleichung geo. s, c : zan. š, č : sw. k zu einem Widerspruch führen. Als kartw. Ansatz ist hier offenbar mit einem palatalen k (=  $\hat{k}$ ) zu rechnen, das im Swanischen als Guttural erhalten, im Georgisch-Zanischen dagegen zn Sibilanten und Affrikaten geworden ist. Gemessen an Mačavarianis Theorie müsste demnach im Georgischen und Zanischen ein Zusammenfall nut nrkartw. \*ś (geo. s, zan. sw. š) erfolgt sein, d.h. aber, dass vermutlich auch für das Swanische der Übergang von \*k zu \*s anzusetzen wäre. Das Swanische hat jedoch das k als Verschlusslaut bewahrt. Das lässt m.E. den Schluss zu, dass der zan.-geo. Übergang über š (= zan. erhalten und geo. zu s entwickelt) erfolgt sein muss. Die lautgesetzliche Entwicklung dieses š zu s im Georgischen beweist aber vor allem, dass die Palatalisierung des im Swanischen erhaltenen k zu zan.-vorgeo, š, č älter ist als die Umgestaltung der kartw. Sibilanten und Affrikaten im Georgischen ( $\check{s}, \check{c} > s$ , c usw.).

Die Priorität dieser Palatalisierung im Verhältnis zur Entwicklung der Sibilanten bleibt ebenfalls bestehen, wenn man im Zusammenhang mit Mačavarianis These folgenden Weg annimmt : kartw.  ${}^{\bullet}\vec{k} > \text{geo. zan. } \vec{s}$ , sw. k; geo. zan.  ${}^{\bullet}\vec{s}$  zu zan.  $\vec{s}$ , geo. s (im Zusammengehen mit den Zischlauten). Auch in diesem Falle wäre nicht einzuschen, warum das Zanische nach einer gemeinsamen Entwicklung mit dem Georgischen (vgl. die vier Punkte von S. 160) plötzlich die gleichen neuen Lautumbildungen wie das Swanische bei den Sibilanten und Affrikaten zeigen soll.

Das System der Sibilanten und Affrikaten im Georgischen muss demnach aus dem vorgeo. (= zan. erhaltenem) Bestaud der geo. zan. Spracheinheit unmittelbar abgeleitet werden. Diese Tatsache stellt nun aber einen

15 Diese Gleichungen sind allgemein bekannt. Beispiele werden in meiner demnächst erscheinenden oben zitierten Untersuchung gegeben. weiteren Einwand gegen die oben skizzierte Theorie von Gamqrelize dar, denn der von diesem für das Zanische und Swanische angenommence Wandel von škw zu skw usw, wäre danach offenbar bereits zur Zeit der kartw. Spracheinheit vor sich gegangen und hätte dabei auch das Vorgeorgische ergreifen müssen. In diesem Falle hätten wir aber in den Beispielen, bei denen einem geo.  $\dot{s}$  ein zan. sw. sk (sw. sg < sk), einem geo. ž ein zan, sw. 39 entspricht mit einem geo. Wandel von \*sk über \*sk zu s, von žg über 3g zu ž zu rechnen, einer Lautentwicklung, die weder von Gamgrelize noch von Mačavariani überhaupt in Betracht gezogen wird, da beide dem Georgischen derartige Konsonantengruppen in vorhistorischer Zeit überhaupt absprechen. Auch der Versuch, die von Gamérelize angenommene zan, sw. Umformung von *škw, žyw* zu *skw, zyw* durch Konvergeuz zn erklären, würde dabei das Vorhandensein von Konsonantengruppen für das Vorgeorgische nicht widerlegen können. Die Annahme, dass die Entwicklung der Konsonantengruppen ein dem Zanischen und Swanischen gemeinsamen Archaismus ist, könnte zu einer Modifizierung der Theorie von Mačavariani führen. Diese Annahme würde aber die unmittelbare Prio rität der aus chnintante + Guttural bestehenden Gruppen für die kartw. Grundsprache nicht erschüttern können.

Auf das System von Mačavariani angewandt, ergäbe sich folgende Lautentwicklung für die kartw. & Reihe :

kartw.  ${}^{\bullet}s > \bar{s}k$  (zan. sw. erhalten) >  $\bar{s}$  (geo.) kartw.  ${}^{\bullet}sw > sk$  (zan. sw. erhalten) >  $\bar{s}$  (geo.). Für die  $\bar{s}$ -Reihe wäre anzusetzen : kartw.  ${}^{\bullet}s > \bar{s}$  (zan. sw. erhalten) > s (geo.). Für die s-Reihe wärden wir erhalten : kartw.  ${}^{\bullet}s > s$  (zan. sw. geo.),

Voranssetzung für die Richtigkeit dieses Ansatzes ist jedoch die Haltbarkeit der These von Gamúrelize. Nehmen wir an, dass sich diese trotz meiner Bedenken bewährt, so wäre es heute noch zu früh, ein entscheidendes Kriterium für den Ansatz von \*s, \*ś, \*ś zu finden.

Dieses ist erst dann gegeben, wenn 1. die Sprachen der drei grossen kaukasischen Sprachfamilien (NW-kaukasisch, NO-kaukasisch und Kartwelisch) soweit geordnet sind, dass man sie miteinander vergleichen könnte. Dabei müsste sich 2. ergeben, dass eine (bisher unbewiesene) Verwandtschaft der kartw. Grundsprache zum NW- bezw. NO-kaukasischen tatsächlich vorläge. Der auf Wortensprechungen aufgebante Vergleich mit entsprechenden Sibilantenphonemen in der einen oder anderen. (oder in beiden) nordkaukasischen Sprachgruppen wäre schliesslich 3. das Kriterium, das über den Ansatz von kartw. s, ś. š entscheiden könnte. Auch über den Wert der durch Polák erfolgten Gleichsetzung dieser (aus Sibilant und Guttural bestehenden) Konsonantengruppen in den Kartwelsprachen mit den «sibilantes et chuintantes longnes dans les langues caucasiennes du Nord » könnte dann erst kritisch geurteilt werden.

Münster/Westf. Dahlweg 36 Karl Horst Schmidt.

## UN PORTRAIT INCONNU DE CHOTHA ROUSTHVÉLI

An mois d'octobre de l'année dernière, une mission spéciale partit de Géorgie pour Jérusalem, afin d'étudier au monastère géorgien de la Croix les documents relatifs à Rousthvéli.

Les membres de l'expédition, les savants Akaki Chanidzé, Ghiorghi Tseretheli et le poète Irakly Abachidzé, après de nombreux efforts, mireut au jour un portrait de Ronsthvéli complètement recouvert de peinture blanche comme tons les tableaux se trouvant sur les murs du monastère (les portraits du premier roi chrétien de Géorgie, Mirian, de Vakhtang Gorgnsal, de Bagrat Curopalate, de moines géorgiens etc...).

On sait que les occupants actuels du monastère s'acharment à effacer les nombreuses traces laissées par leurs prédécesseurs; fresques, précieux manuserits, inscriptions etc... Les savants purent néanmoins, à l'aide de procédés chimiques nonveaux, enlever la conche superficielle sans altérer l'original et restituer ainsi une œuvre qui se révéla d'une remarquable valeur artistique. Il fut alors possible de déchiffrer une inscription, en abrégé et en caractères géorgiens anciens : « ამისა დამხატავსa შოთа შე-6b ლ-6, s-6 », («Que le Seigneur absolve l'anteur de ce portrait, Chotha, Amen.») et, plus bas, de part et d'antre de la tête — « რუ-სთველо » (Rou-sthvéli).

Le poète accuse un type géorgien très prononcé, au nez fin aquilin et porte une barbe blanchissante. Il est coiffé d'une toque géorgienne de fourrure blanche, à parement noir, couvrant en partie un front hant (autrefois, les Géorgiens ne se découvraient pas à l'église).

Vêtu d'un long manteau rouge sombre, à grand col d'hermine, le poète, à genoux, les mains jointes vers le ciel, s'adresse à Jean Damascène.

Comme les membres de l'expédition, tons les ronsthvélolognes géorgiens soulignent l'exceptionelle importance de cette découverte. N. Tchonbinachvili, en 1896, alors que ce portrait n'était pas dissimulé, en avait fait un croquis pour qu'un peintre le reconstitue, et le Pr. Tsagaréli, en 1885 avait déjà fait de même. Mais ces reconstitutions n'avaient guère de rapports avec l'original découvert récemment.

« On peut maintenant dire avec certitude, écrit Akaki Chanidzé (*Tbilissi du Soir* du 22 novembre 1960), qu'il a été découvert un portrait inconnu jusqu'à ce jour, représentant authentiquement sans erreur possible Rousthvéli, apparaissant non en moine, mais en personnage civil de la Cour. »



Portrait de Rousthavéli récemment découvert à Jérusalem

L'académicien Chalva Noutsouhidzé écrit dans le même journal : « On constate maintenant que tous les renseignements existant jusqu'à ce jour étaient incomplets. Ceci concerne plus particulièrement l'inscription sur la colonne de Rousthvéli. L'emplacement de l'inscription du mot 'Rousthvéli' de chaque côté du portrait, revêt une grande importance. Il s'agit là sans aucun doute de la première et unique mention du nom 'Rousthvéli' faite par le poète lui même. »

Le professeur A. Baramidzé de son côté déclare : « Nous avons maintenant à notre disposition l'exacte copie du portrait de Rousthvéli, et l'inscription nous est revélée avec une aussi rigoureuse exactitude. Cette inscription, comme jusqu'à présent par la seule copie du professeur Tsagaréli, n'apportait pas suffisamment de précision quant à la disposition des mots, ce qui rendait son sens difficilement explicable. Le portrait avait été copié de façon primitive et sérieusement déformé. Il semble à présent que la récente découverte confirme l'opinion, selon laquelle l'argentier (ministre du Trésor) Chotha mentionné dans les anciens documents géorgiens serait Chotha Rousthvéli.» (Tbilissi du Soir, 22-XI-1960).

De l'avis du professeur Sarguis Kakahadzé la découverte de ce portrait au monastère de la Croix est d'une très grande importance pour l'histoire de la culture géorgienne. « Il n'existait pas jusqu'à présent de données précises sur la vie de Rousthvéli, dit Kakabadzé. Maintenant que nous sommes en possession d'un document photographique irréfutable du portrait de Chotha et des inscriptions, la situation est totalement changée.» (Gazette Littéraire, 1 janvier 1961).

M. Kakabadzé pense que le portrait de Rousthvéli a été exécuté par le poète lui même. « D'après le schéma que nous avons indiqué, écrit-il, schéma dont la véracité s'appuie sur des preuves formelles, il est hors de donte que l'inscription figurant sur le portrait de Rousthvéli ne peut en aucune façon avoir été faite après le premier tiers du XIII<sup>e</sup> siècle » (Gazette Littéraire, 1-I-1961, Tbilissi).

VI. Kondratzki écrit d'autre part (Gaz. Lit., 16-XII-1960) : « La contemplation de la fresque récemment découverte nous reportera sans aucun doute au Moyen-Âge et remémorera les fresques des monastères de Vardzia, Saphara, Zarzma. Ces fresques présentent des similitudes par la disposition des personnages, les poses, les contours, le dessin particulier des mains levées vers le ciel pour la prière, la disposition des inscriptions, tous éléments que l'on retrouve dans le portrait de Rousthvéli. Nous pouvons dire avec certitude qu'il existe une grande analogie entre les peintures de la Croix et les fresques de Vardzia, Saphara et Zarzma, peintes au XII\* siècle; cette certitude devient un fait lorsque l'on examine les couleurs des différentes peintures », et Kondratzki conclut : « La fresque de Rousthvéli présente une parenté certaine avec les fresques exécutées au VII<sup>®</sup> siècle. Cette opinion pourra être confirmée non seulemennt par la comparaison des fresques de la Sainte-Croix et celles de Vardzia, Saphara et Zarzma, mais aussi par l'analyse chimique, spectrographique et isotopique; voilà qui permettra d'écrire de nouvelles pages de la rousthvélologie ».

Les vêtements de Rousthvéli appellent une attention toute particulière, notamment le riche manteau rouge. D'après Kakabadzé, nous devons en chercher l'explication dans les règles de la cour de Byzance, selon lesquelles les hauts dignitaires, fonctionnaires, magistrats et patrikios, en un mot tous ceux qui occupaient de hautes fonctions se présentaient le dimanche au palais vêtus non seulement du « *skaramang* » qu'il était coutume de porter en Géorgie, mais encore du manteau rouge.

Chotha Rousthvéli porte un «skaramang», avec une ceinture d'or et le manteau rouge jeté sur les épaules. Le portrait de Jérusalem le représente donc en «Vaziri» ou haut fouctionnaire de la Cour de Géorgie.

Il est intéressant de citer ici les extraits de l'article de Papandopoulos, paru dans *Nea Sion*, 1905 en gree, et reproduit dans notre précédent numéro, qui confirme l'opinion des savants géorgiens que nous venons de résumer : « ... de 1189 à 1212 régna en Géorgie... la célèbre impératrice Thamar à la cour de laquelle vécut le poète Chota Rousthvéli qui en 1192 entreprit un voyage au Mont Athos et à Jérusalem.»

« Envoyé par Thamar au couvent de la Croix, Rousthvéli avait l'ordre, non seulement d'y soutenir le mouvement spirituel, mais encore de restaurer le couvent et son église en y réparant les dégâts causés par les Croisades. Avant lui l'église possédait de belles icones, mais c'est par lui, semble t-il, qu'elle a été à nouveau ornée de peintures murales et de fresques. De mème qu'il existait au monastère des Ibères du Mont Athos des icones de sages de la Grèce, comme Socrate, Platon, Aristote, Chilon, Thucydide, Plutarque, à côté de celles des saints, ainsi ces mêmes représentations furent peintes dans l'église de notre couvent. L'image du poète Ronsthvéli luimême qui avait été peinte sur le deuxième pilier à droite de l'entrée entre les hymnographes Maxime et Jeau Damascène fut remise à neuf au XVII<sup>e</sup> siècle au moment de la restauration des fresoues..., »

Nino SALIA.

# L'ORFÈVRERIE GÉORGIENNE

### (VIII<sup>e</sup>-XVIII<sup>e</sup> siècles).

par G. TCHOURINACHVILI

Vol. I, Textes, XXXV + 690 pages, Vol. II, Illustrations, 602 planches (Académie des Sciences, Institut d'Histoire de l'art géorgien, Thilissi, 1959).

Dans l'introduction l'auteur donne quelques indications concernant les circonstances dans lesquelles, au cours du XIX<sup>e</sup> siècle, l'Orfèvrerie géorgienne, art autrefois florissant, sortit de l'oubli où l'avait plongé le destin du peuple géorgien et devint un objet d'intérêt et d'étude pour les savants, historiens et historiens d'art.

Ce renouveau d'intérêt pour l'art géorgien s'est accompagné, hélas, d'un pillage éhonté de nombreuses icones et d'autres trésors d'art, par des « zélateurs » sans scrupules, qui ont ainsi soustrait du patrimoine artistique de la Géorgie des œuvres et monuments de valeur inestimable.

Les objets comms et inventoriés sont maintenant réunis dans les musées d'état ou des musées régionaux et font l'objet d'études et de recherches systématiques.

La remarquable étude de l'anteur, en deux volumes, reproduisant un ensemble intéressant l'orfèvrerie géorgienne de plus de dix siècles, trace le développement ininterrompu de cet art et essaie d'en dégager les lignes principales.

Le point de départ de l'étude est le haut moyen âge géorgien, c'est-àdire la période à la limite des VIII<sup>e</sup> et IX<sup>e</sup> siècles. Il semble, en effet qu'aneun objet correspondant à la période antérieure ne soit comm à ce jour, tandis que de nombreuses œuvres d'orfèvres géorgiens du VIII<sup>e</sup>-IX<sup>e</sup> siècles se sont conservées et sont parvenues jusqu'à nons. L'orfèvrerie géorgienne de l'époque féodale commence à se développer au moment où l'art de ce pays marque un tournant. A l'architecture classique, harmonieuse et équilibrée, suceède un art tout à la recherche de formes nouvelles, encore inachevé et n'ayant pas encore acquis l'unité intérieure.

Dans le domaine de la senlpture, à la place des compositions de contenu religieux et d'inspiration étrangère, se font jour d'autres compositions conventionnelles et plus ou moins éloignées de la reproduction de la réalité : le sujet, l'idée sont exprimés par un graphisme quasi « hieroglyphique » au lieu de l'expression plastique (ne serait-ce que partielle) de rigueur jusqu'à là. En appréciant ce fait, en liaison avec le développement consécutif de l'art géorgien médiéval, il faut souligner son importance erueiale. Il a déblayé le terrain, rendant par là possible ie développement organique de la seulpture, c'est-à-dire la prise de conscience graduelle du problème de l'expression seulpturale du monde, de la recherche de la solution de la plastique véritable et de sa mise au point ultérieure.

Ainsi, l'art sculptural géorgien des Ve-VIe siècles qui imitait formellement les modèles étrangers sans les assimiller, et en les adaptant aux principes de la décoration géorgienne, fait place au développement indépendant, naturel et graduel des conceptions de la sculpture en tant que recherche de la vérité artistique.

Il est à noter que l'abandon de la reproduction imitative plastique des compositions à sujet et le passage à l'expression graphique plate (comme, par exemple, le relief d'Achot Kouropalat de la première moitié du IX<sup>e</sup> siècle, d'Opiza, la stèle d'Oussanethi, une autre de Kataouli, le tympanon de Borjomi, etc...) se sont accompagnés d'un traitement décoratif des lignes et parfois d'une solution décorative monumentale de l'ensemble. Il s'ensuit naturellement que pour souligner, en fonction de leur contenu idéologique, le caractère expressif, certaines parties du corps sont exagérées (grossissement des têtes, mouvement des mains) tandis que le reste du sujet est de proportions réduites et traité schématiquement.

Sont parvenues jusqu'à nous certaines œuvres d'orfèvrerie de cette période primitive, dont la composition fait ressortir cet abandon d'expression plastique et la simplification du traitement du sujet par retour au mode d'expression du stade antérieur. Tel est par exemple le très vieil éventail sacerdotal de Mestia, aux bras ajourés, portant sur les deux faces les images des séraphins à six ailes. Ces sujets sont dénnés de tout élément de réalisme et sont réduits à une expression toute conventionnelle d'un ensemble de traits et de points, formant comme une simple allusion au sujet. En même temps, la disposition générale de l'éventail, la distribution des éléments qui le composent, correspondent à une conception décorative monumentale, serait-on tenté de dire, de l'ensemble, si ce n'était la dimension réduite de l'objet.

De même caractère sont les quatre images (nativité, purification, etc...) exécutées au niellé après gravure an verso de l'encolpium des VIII<sup>e</sup>-IX siècles, provenant du couvent de Martvili. Toutefois, on trouve en déployant les deux volets d'encolpium aux émaux cloisonnés, sur leurs faces intérieures et de part et d'autre de la composition centrale du « deisis », deux images inclinées d'anges aux bras tendus, exécutées en relief sur un fond doré. Ce sont des reproductions de beaux modèles byzantins primitifs.

Nous trouvons donc dans ce monument primitif l'expression des deux

tendances de l'époque : d'une part la reproduction soignée et détaillée d'un modèle de provenance étrangère et, d'autre part, la manifestation d'une tendance nouvelle (représentée par les scènes niellées du verso) évolnée, somme-nous en droit de dire, par la nouveanté d'expression au moyen de graphisme simplifié, conventionnel, ainsi que par la construction décorative de l'ensemble autour de la composition centrale de « deisis » aux émaux cloisonnés. Tout cela permet de dater l'encolpium des VIII°-IX° siècles; les facteurs ci-dessus mentionnés permettront peut-être de situer de façon plus précise la date.

Un autre eucolpium du même monastère de Martvili remontant à la limite des IX<sup>e</sup> et X<sup>e</sup> siècles (portant au verso une inscription mentionnant David, Bagrat et Khosravanouch) porte sur sa face une Crucifixion, en lignes nicllées, sur fond niellé également mais uni, et appartient visiblement au même stade de développement. L'image n'est pas plastique mais simplement dessinée, esquissée sans recherche de l'expression en volumes, mais soulignant l'aspect émotionnel, expressif du visage du Crucifié.

Sur le fond de ces œuvres de faibles dimensions d'orfèvrerie des VIIIe-IX<sup>•</sup> siècles, se détache puissamment un grand monument (très exactement daté de l'an 866 par une inscription), quoique malheureusement parvenu à nos jours en très mauvais état de conservation. Il s'agit d'une icone de la Transfiguration, du monastère de Zarzma, conservée au cours des derniers siècles au monastère de Chémokmédi en Gourie; une œuvre de grand intérêt artistique et historique. Sa composition est monumentale et décorative, tout en gardant un caractère très expressif. Bien que faite de plaques d'argent, l'icone présente les visages peints, réplique de l'icone initiale « miraculeuse » qui selon la légende aurait désigné le lieu où devait être fondé le monastère de Zarzma. Seules quelques parties de l'orfèvrerie présentent un léger relief, le fond de la composition d'ensemble étant fondée sur un graphisme dépouillé, accompagné d'un traitement décoratif des lignes et des détails. Les parties conservées des mains et des pieds servent à exprimer et à souligner l'ascétisme. Il est donc tout naturel de voir dans cette icone un monument essentiel, fondamental, permettant de suivre l'évolution de la plastique dans l'art médieval géorgien, en particulier dans l'orfèvrerie.

Sur cette base, débarrassée, à la demande de l'Église chrétienne, de l'imitation et des influences étrangères dans la sculpture, se dessine dans la Géorgie du X<sup>e</sup> siècle le processus de la recherche de solutions vraiment sculpturales. Un premier exemple, très précisément daté de l'an 973, est la grande croix processionnelle d'Ichkhani, de composition très décorative et portant sur sa face une Crucifixion. Cette figure est donnée par l'indication générale des volumes et en soulignant l'élément émotif. Un autre monument remarquable du même type, dans lequel sont réunies l'expression plastique accentuée de l'ensemble de la figure et l'intensité de l'émotion du visage et du monvement (sonlignées par les dimensions de l'œuvre) est la petite eroix processionnelle, exécutée par l'orfèvre Assat vers la fin du X<sup>e</sup> siècle pour David, Seigneur de Tao.

L'étape suivante, nettemenet marquée dans le développement sculptural de l'orfèvrerie géorgienne est caractérisée par l'accentuation du volume des figures de l'ensemble. Le maître ne se sert plus du moyen d'exagérer telle ou telle partie du corps pour en accentuer l'expression émotionnelle, mais il recherche maintenant à souligner au possible la plastique des figures, en bloe, en indique les volumes fondamentaux. Un assez grand nombre d'œuvres en relief de ce genre, se sont conservées : parmi les plus caractéristiques, appartenant à la période à la limite du X<sup>\*</sup> et du XI<sup>\*</sup> siècles sont : deux saints guerriers (cavaliers) de Kherkhoniss, deux guerriers (Georges et Théodore) de Mravaldzali, un St. Georges équestre de Sakao, les tablettes de croix de Sakdar, le calice de Bédia, les tablettes de Sagolachéni, de Chorapani et de Motsametha.

Graduellement se précise ensuite la recherche de la traduction plus exacte de la correlation entre les éléments du corps humain, ce qui donne plus de vie et d'expression au corps et an visage. Cette phase de développement de la conception sculpturale du monde et de sa fixation artistique, correspondant aux environs de la première décade du X1<sup>e</sup> siècle, est représentée par des œuvres telles que : la croix de Bréti, la Vierge de Tsagneri et de Tékali, Ste-Barbe de Iéli, la Vierge de Labétchina, de Tchonkouli et de Sakdari, St. Georges de Khidis-Thavi, les plaques de Chémokmédi etc.

Cette conception et ces solutions des problèmes sculpturaux se précisent et s'affirment dans la période suivante. La deuxième décade du même siècle (et les années immédiatement suivantes) est représentée par des œuvres remarquables, de composition variée telles que : la Vierge des Laklakidzé, St. Georges de Djoumati, St. Siméon-le-Stylite, œuvre de Philippe exécutée pour Antoine de Tsaguéri-Ichkhani, Jean dictant à Prochor exécuté sur commande de Saba de Dranda, l'icone de Cyriaque etc.

Vers le milieu du XI<sup>e</sup> siècle, les orfèvres atteignent une maitrise dans la représentation de la plasticité du corps, dans ses détails, de l'élasticité des formes, du mouvement. Les proportions du corps sont conformes à la réalité, l'expression du visage calme et équilibrée. Comme un exemple caractéristique, on peut citer la Crucifixion de la Croix processionnelle de Martvili. Bien entendu, on trouve des œuvres de transition d'un groupe à l'autre. Certains éléments on partie des œuvres représentent des solutions correspondant au progrès dans l'évolution, alors que d'autres marquent le retard ou même quelquefois le recul. Mais, dans l'ensemble, l'on ne peut que souligner la continuité du processus dans la recherche créatrice.

Le problème de la plastique a été dans l'orfèvrerie aux X<sup>e</sup>-XI<sup>e</sup> siècles de même que dans l'ornementation en pierre sculptée des façides des cathédrales ou dans la sculpture sur bois des portes des églises — l'élément fondamental, déterminant, de l'évolution. Les icones, les croix processionnelles ornées des figures du Christ en croix, les grandes croix placées devant l'autel et enrichies d'images des saints ou des scènes évangéliques, les calices et autres objets du culte devaient poser à l'artiste des problèmes de compositions à sujets, comportant des nombrenx thèmes et personnages bibliques, avec, quelquefois, adjonction de la représentation des portraits de donateurs et d'objets de la vie quotidienne. La portée et la valeur artistique de l'œuvre étaient, naturellement, déterminées par la solution plastique trouvée par l'orfèvre et non simplement par le métier dans l'exécution.

Toutefois, en attribuant toute la signification voulue à cet élément déterminant de l'essor de l'orfèvrerie géorgienne du moyen âge qui l'a amenée au sommet de son développement, il ne faut pas sous-estimer l'importance du sens de l'ensemble décoratif dont faisaient preuve les maîtres de cet art, ni la valeur de la riche ornementation des détails.

En effet, déjà l'icone de la Transfiguration de Zarzma, qui comme on l'a vu, date d'une époque précèdant la conception plastique dans l'orfèvrerie, montre que la structure et l'exécution des divers éléments de la composition sont subordonnées au principe décoratif de l'ensemble, ou plus exactement au principe décoratif monumental. Nous ignorons la solution artistique primitive de l'ensemble de cette composition, l'icone nous étant parvenue dans un très mauvais état (même malgré sa restauration ultérieure), mais considérant l'ensemble des petites œuvres d'orfèvrerie, avec leurs ornementation et en particulier la décoration somptueuse de la croix processionelle d'Ichkhani (de la même période initiale) on est en droit de présumer que la Transfiguration de Zarzma, en plus de la présentation du sujet de sa composition, comportait, également un cadre orné. D'autres œuvres du Xe siècle ou du début du XIe (croix processionnelles, éventails sacerdotaux, plaques de Sagolacheni, de Chémokmédi etc ..., les calices, les icones, bien entendu) avaient, toutes, des cadres avec ornementation : motifs du monde végétal, arcatures, bords des icones de plus en plus travaillés, soit de solutions différentes, soit de solutions uniformes mais avec nne large gamme de variantes. Le profil des bords évolue, des bandes étroites simples situées sur le même plan que le corps aux cadres en reliefs (même à plusieurs plans et avec les espaces intermédiaires également reconverts d'ornements). Durant le XIº siècle, il s'est formé un ensemble de motifs d'ornementation, végétaux et géométriques. Des médaillons avec des images conplètant le sujet de l'icone viennent s'incruster dans les bords.

A part ces deux principaux éléments structuraux, on trouve parfois dans l'orfèvrerie médievale de Géorgie des éléments complémentaires : de coloration et de couleur.

En règle générale les objets d'orfèvrerie en argent sont entièrement dorés, mais certaines œuvres n'ont que des dornres partielles : par exemple, l'ensemble du corps, on an contraire des parties de vêtements et autres accessoires (crucifixion sur la croix d'Ichkhan); sur quelques icones de St. Georges équestre où les vêtements sont dorés on bien l'harnachement, parfois les sabots, la crinière, alors que le cheval n'est pas reconvert d'or (St. Georges de Labétchina, St. Mamai sur le lion).

A part la dorure de certaines parties du sujet, un deuxième élément de coloration est constitué par le procédé du niellé.

Dans la période dite « plastique » de l'orfèvrerie le niellé ne sert plus de fond général autour des figures (comme dans le cas de l'encolpium de Martvili déjà mentionné). Le nicllé est appliqué à cette époque sur les encadrements ornementaux, sert d'abord de fond aux dessins dorés, puis, au contraire, de très nets dessins niellés recouvrent la surface dorée des bords ou des nimbes.

Un troisième procédé d'ornementation des objets d'orfèvrerie en argent doré est celui des émaux cloisonnés, pierres précieuses et perles. Selon toute apparence l'exécution d'œuvres à émaux cloisonnés, telles que l'encolpium de Martvili des VIII<sup>e</sup>-IX<sup>e</sup> siècles, passe au second plan dans la période d'essor plastique de l'art géorgien de la deuxième moitié du X<sup>e</sup> siècle et au cours du XI<sup>e</sup>, avant d'être tout-à-fait abandonnée. Des émaux cloisonnés étaient à cette époque un procédé d'accentuation coloriée : nimbes entièrement ornementés ou dans les médaillons ornementés sur le cadre de l'icone et, principalement, médaillons de bustes de personnages sur l'encadrement ornemental des icones (en remplacement des mêmes niédaillons en métal bosselé — icones de la Vierge de Khobi et à la mémoire du roi Léon, icone du Sauveur, de Tsalendjikha, petites images de la Vierge de Martvili, etc...).

Les ouvrages en métal bosselé sont rarement ornés de plaques d'émail ou de pierres précieuses ou de perles; la plupart des icones, croix et autres objets admirables par leur plasticité se passent de ces ornements supplémentaires. Font exception sous ce rapport, la croix d'Ichkhan, l'icone de Khobi à la mémoire du Roi Léon, l'icone de la Vierge de Martvili ornée de nombreux émaux, qui datent du X<sup>e</sup> siècle. Par contre, les ouvrages sculptés du IX<sup>e</sup> siècle, icones, croix processionnelles, ciboires, calices etc... sont sans ornements accesoires. En ce qui concerne les émaux cloisonnés, ce décor complémentaire est de nouveau utilisé dans les siècles suivants. En effet, du fait de l'opposition de l'Église orthodoxe à l'application et au développement de la sculpture arrondie et en grandeur nature, les recherches plastiques se trouvèrent dans une impasse et les maîtres renoncèrent aux procédés plastiques. On retrouve les procédés de décor complémentaire dans des œuvres brillantes de la nouvelle conception comme le triptyque de Khakhouli, l'icone de la Vierge d'Alaverdi, etc...

Enfin, la même tendance à la coloration, comme procédé pour animer les icones et en souliguer le contenu, se manifeste dans un grand nombre d'icones cisclées, où les visages sont peints. On peut présumer qu'une partie de ces œuvres est due au processus inverse chronologiquement, c'est-à-dire, que dans ces cas il y cut d'abord une grande icone peinte qui en raison de sa grande renommée fut ensuite enrichie et reconverte d'ornements bosselés précieux qui n'en laissèrent visible que le visage. Tel fut le cas de l'icone de Transfiguration de Zarzma, dont la première version « miraculeuse » entièrement peinte fut dès l'an 886 habillée d'argent doré. Quand, par la suite, la planche peinte fut remplacée par un autre fond, selon toute apparence, seuls les visages furent peints. Certaines icones furent exécutées dès le début selon la même conception : habillage en argent bosselé avec scul le visage peint. On peut citer la Vierge de Khobi, le Sauvenr de Tsagueri, de Tsalendjikha, de Katskhi, de Mgvimevi, de Gelathi, le «deisis» de Mgvimevi et d'autres du XI<sup>e</sup> siècle. Une autre catégorie est constituée par des icones peintes dont les cadres ont d'admirables bosselures en argent et ornements dorés (telles que, par exemple, l'icone de la Vierge de Jibiani, l'icone de la Crucifixion et celle de l'Archange de Lagourka) ou parfois aussi un fond bosselé autour de la tête et des épaules (l'icone de St. Georges de Khobi, une autre icone de Vierge de Jibiani et le Crucifix de Mgvimevi, par exemple).

Comme il a été indiqué plus haut, les ornements accessoires, qui avaient été presque entièrement abandonnés lors de la brève période de la prédominance de la pure solution plastique, reprennent de nouveau avec le passage à l'arrière plan des conceptions plastiques une grande importance dès le XII<sup>\*</sup> siècle. Ainsi, les émaux cloisonnés acquièrent encore une valeur indépendante et donnent même à certaines œuvres une physionomie toute particulière : ainsi sont à souligner le décor émaillé du triptyque de Khakhouli (début du XII<sup>e</sup>), les icones de la Vierge de Vardzia, de Doli, à Betcho (Haute-Svanétie) la petite « Pieta » du trésor du Musée, l'encolpium de Chémokmedi. L'emploi de pierres précieuses est repris comme accessoire d'ornement des œuvres d'orfèvrerie et ne fera désormais que croître. Les turquoises sont d'un emploi courant (surtout plus tard, à partir du XVI<sup>\*</sup> siècle, à mesure du développement de leur extraction).

L'évolution de l'expression plastique du monde, ainsi que des sujets tirés de la tradition chrétienne dans l'œuvre des orfèvres, est illustrée éminemment dans l'ensemble des icones qui présentent surtout des œuvres à relief limité, n'atteignant jamais le caractère de la sculpture en rondebosse. Ainsi, le corps de Jésus n'est jamais traité comme nue figure détachée de la croix, mais bosselé dans un volume commun avec la croix, le corps ne représentant que la moitié on les trois-quarts, au mieux, du volume global. Les parties en relief des œuvres ciselées en argent on  $\epsilon n$  or n'atteignent jamais des dimensions comparables à la grandeur nature du corps humain (sur les icones géorgiennes du moyen-âge les plus largement dimensionnées, les sujets ne dépassent pas 50 on 75 cm. an maximum), ce qui ne favorise pas la recherche par le sculpteur de la représentation plus parfaite des détails du corps, son modèle.

Ces circonstances semblent limiter l'élan créatenr de l'artiste, freinant et entravant ainsi le développement plus large de la sculpture dans la Géorgie médiévale. Une influence extérienre agissait dans le même sens celle de l'Église; l'orthodoxie luttant alors contre la représentation plastique dans l'art sacré et préconisant le procédé graphique, pictural. L'autorité de St. Luc, apôtre — présenté comme peintre par la grâce divine servait à appuyer cette préférence de l'Église.

En raison de cet ensemble de faits, peut-être même par suite des prescriptions et règles appliquées à la décoration à l'intérieur des églises, on observe une certaine regression dans l'art d'orfèvrerie géorgienne du XII<sup>•</sup> siècle, au lieu de passer graduellement à la senlpture en ronde-bosse (ne serait-ee que dans les compositions représentant la crucifixion) et à la représentation, en grandeur nature et en proportions normales, du corps humain. L'expression plastique semble être freinée, l'orfèvrerie se trouve comme arrêtée dans son essor. Les procédés des maîtres du milien du XI<sup>e</sup> siècle sont encore répétés ou imités, mais l'élan est brisé et des nouvelles recherches pour l'avancement de l'art font défaut.

L'évolution ayant précédé cette phase en déelin s était faite pendant un laps de temps assez court — un peu plus d'un siècle, cet essor impétueux ayant intéressé trois générations. Pendant cette période, le progrès était graduel, des nouvelles conceptions étant le fait des générations successives, les vieux maîtres continuant toutefois à œuvrer suivant leur manière, et leur production pouvait ainsi être classée quelquefois comme « en retard » par rapport à leur époque (par exemple, la Croix processionnelle de Lapskald et celle de Marivalt Tsirkvaleli, de Guélathi).

Parallèlement avec ces œuvres «tardives» (dans lesquelles se manifestent quelques traits plutôt extérieurs d'expression plus évolnée), sont parvenus à nous des objets d'orfèvrerie qui, appartenant à l'époque de la conception seulpturale évolnée, se rapportent par leur caractère et leur exécution à la période pré-plastique. Telle est, par exemple, l'icone des Saints Cyriaque et Julitta au Monastère de Lagonrka, en Haute-Svanethie (notamment les figures centrales et les images au bord inférieur de l'icone). Parmi des monuments d'orfèvrerie d'époques diverses qui se sont conservés nombreux par suite d'un concours heureux de circonstances, en Svanethie, un certain nombre d'objets exécutés sans donte localement, reflètent cette survivance à une époque plus avancée de la conception pré-sculpturale, Deux œuvres méritent plus particulièrement l'attention : la croix de Tsaïchi (à présent au Musée de Zougdidi) portant l'inscription de Bagrat III Kouropalat de Karthli et roi d'Abkhazie (975-1014) et celle de Guélathi dont l'inseription nommant le « Roi David le Constructeur (1089-1125) comme conquérant du royaume des Hers et des Kakhs » la fait remonter à la fin du règne de ce Roi. Ces deux croix porteut la représentation de petites figurines peu gracieuses, toute conventionnelles, dont l'exécution ne montre ni grande maîtrise ni la recherche de solutions sculpturales. Il est assez significatif que malgré les indications incontestables des inscriptions, le Professeur E. Takaichvili se soit refusé à les considérer comme des œuvres sortics des ateliers du temps de Bagrat III et de David le Constructeur, respectivement.

La Croix de Tsaïchi, montée sur un manche allongé (neuf ?) a la forme typique des nombreuses croix processionnelles, assez répandne dans la période des X<sup>e</sup>-XI<sup>e</sup> siècles, c'est-à-dire, porte des grands médaillons ronds à chaque bras, dont les extrémités sont arrondies. Tous les personnages sont représentés comme des «hiéroglyphes» conventionnels : les yeux du Sauveur (aussi bien sur la Croix que sur le trône), cenx de la Vierge, de l'Enfant et des deux anges ne sont figurés que par des ovales tracés, de même les détails des visages ou du corps sont soit des traits, soit des courbes. Par contre, le linceul enveloppant le corps, les vêtements des quatres figurines et d'autres objets sont enrichis d'ornementation linéaire; on remarque surtont la disposition symétrique des plis drapés du suaire, ainsi que le traitement du torse et le triangle dessinant le conp du Crucifié. Ces « difformités » se rangent naturellement dans la même catégorie de particularités qui caractérisent l'icone (huitième dans l'ordre) des Saints Cyriaque et Julitta, les plaquettes représentant les cavaliers de Khirkhonissi, les fragments de Sagholacheni et d'autres œuvres à caractère moins prononcé. L'ornementation du revers de la Croix an moyen de pierres précienses peut être mis en parallèle étroit avec une plaque fixée sur la Croix d'autel de Lapskald. Sur la transversale de la Croix de Tsaïchi, sur les deux faces et en bas figurent de courtes inscriptions, poinconnées, dont celle du recto mentionne « Bagrat roi d'Abkhazie et Kouropalat ». La configuration des caractères de ces textes est en tout point conforme à celle de l'époque de Bagrat III, tandis que les titres mentionnés font rapporter l'exécution de cette croix aux environs des années 80 du Xe siècle.

La Croix de Guélathi (portant à la partie inférieure une inscription. avec prière adressée à Dieu par David : « Roi des Abkhazes et des Kartvels. des Hers et des Kakhs, soleil de la Chrétienté, couronné par Toi») a une forme toute singulière. Selon la légende cette croix aurait accompagné le roj David dans toutes ses campagnes. Sur chaque branche, sur les plaques dorées, des images en relief forment, en tout, six médaillons avec des sujets en buste, avec les figures en pied de Sainte-Barbe (sous une areature ornementale) et de deux anges. Chaque image (sauf celles des anges) est accompagnée d'inscriptions, dont l'exécution est typique de la période transitoire des X°-XI° siècles (partiellement des 1X°-X° s.). Les sujets figurés dans les détails (le visage de Sainte-Barbe, la couronne) sont traités de la même manière. — en graphisme conventionnel — que ceux de la Croix de Tsaïchi; les plis des vêtements expriment le même rythme par les lignes courbes; le corps de Ste Barbe a le même ornement linéaire que le suaire du Crucifié de la Croix de Tsaïchi. Cette manière de traiter conventionnellement les figures, correspondant à une période antérieure, fait penser que David a fait orner de son inscription une croix ancienne, déjà auréolée de la gloire des victoires remportées par lui (lors desquelles, comme le veut la légende, cette croix l'aurait accompagné). En d'autres termes, nous considérons que la croix elle-même aurait été exécutée déjà sous Bagrat III (époque également riche en guerres victorieuses), on peut-être même encore au IX<sup>e</sup> s. (cf. l'élément décoratif de l'icoue de la Transfiguration de Zarzma de l'an 886, dont il a été question plus haut).

Le XII<sup>e</sup> siècle qui représente dans l'histoire de la Géorgie l'apogée de sa puissance politique, a été préparé par l'essor de la culture géorgienne au XI<sup>e</sup> siècle et par des remarquables réalisations, en particulier en ce qui concerne les arts plastiques.

Dans l'orfèvrerie, l'importance décisive appartient, jusqu'au milieu du XI<sup>e</sup> siècle, d'nne part, à la solution plastique du problème du relief, d'antre part, à l'ordonnance et au traitement décoratif et ornemental de la composition. Le XII<sup>e</sup> siècle (et, autant que l'on peut en juger par quelques œuvres parvennes jusqu'à nous, la fin du XI<sup>e</sup> déjà) ne présente pas la continuation du développement de cet art sous ses deux aspects mais marque un tournant brusque dans cette évolution. La conception plastique, parvenue à une impasse, perd sa valeur artistique indépendante; quant à la recherche décorative de l'ensemble, celle-ci perd son caractère primesantier, sa liberté de construction et manifeste une tendance vers les compositions fondées sur des précisions mathématiques et surchargées.

Au XI<sup>e</sup> siècle, ni dans les plus grandes icones, œuvre des orfèvres, ni dans les reliefs taillés dans la pierre des monuments d'architecture, on ne dépasse guère l'échelle de la demi-grandeur nature pour la représentation du corps humain dans l'art plastique. Dans la peinture murale seulement, qui s'est développée parallèlement sur la base de la même vision sculpturale du monde, trouve-t-on quelques tentatives de se rapprocher des proportions naturelles, mais avec la transposition du volume en une expression bi-dimensionnelle, assez proche d'ailleurs des résultats déjà obtenus avec des œuvres plastiques à relief pen prononcé.

Un tel état de choses, comme on pent en conclure après considération de phénomènes analognes dans l'histoire de l'art d'autres peuples (dans la Grèce antique, et particulièrement en Allemagne et en France en période féodale), freinait inévitablement l'évolution de la seulpture. Un antre moment défavorable est constitué par le fait qu'en Géorgie la seulpture en ronde-bosse ne s'est jamais affirmée. Même les portraits en relief des donateurs et les images des archanges dans les niches de la cathédrale de Koumourdo, et d'autres images et personnages en saillie par rapport an plan de la façade de Nikortsminda ou de la cathédrale Svéti-Tskhoveli à Mtskhétha, ont lenr avant-face aplatie, la tête seule étant exprimée à plein volume. Quelques exemples de la représentation en relief de têtes d'hommes on d'animanx (par exemple à la cathédrale de Bagrat à Koutais) ne constituent qu'une exception et ne démentent pas l'observation générale ci-dessus.

A ces deux moments internes entravant le développement en Géorgie de la conception seulpturale, est venu s'ajonter un facteur extérieur notamment dans la seconde moitié du XI<sup>e</sup> — constitué par l'attitude de l'Église orthodoxe interdisant la représentation plastique des personnages et des sujets bibliques, l'expression picturale étant seule préconisée.

Cette préférence donnée à l'expression picturale influença aussi fortement la manière d'expression dans l'orfèvrerie. Ainsi, la plupart des icones du XH<sup>e</sup> étaient exécutées avec les visages peints, mais même celles entièrement en plaques d'argent bosselé ont un relief traité de manière peu conforme aux procédés d'expression sculpturale. La manière conventionnelle de représenter les diverses parties du corps fait que les orfèvres cessent bientôt de tenir compte des proportions réelles (cf. par exemlpe la position des pieds de la Vierge et de St. J.-Baptiste sur l'encadrement de l'icone Antchis-Khati) et les subordonnent à la conception décorative de l'ensemble (un exemple frappant est la reliure de l'Évangile de Tskarosthavi).

Si la solution plastique marque une période de déclin, il n'en est pas de même en ce qui concerne l'expression décorative, maintenant au premier plan des préoccupations de l'artiste. L'ingéniosité de celui-ci se manifeste dans la variété des traitements des modèles ornementaux, dans la création de nouveaux motifs, dans la recherche de nouvelles solutions de l'aménagement du décor. Les procédés accessoires (provisoirement abandonnés au moment de la primauté de la solution plastique) tels que l'emploi des élé-

La Croix de Guélathi (portant à la partie inférieure une inscription. avec prière adressée à Dieu par David : « Roi des Abkhazes et des Kartvels. des Hers et des Kakhs, soleil de la Chrétienté, couronné par Toi») a une forme toute singulière. Selon la légende cette croix aurait accompagné le roj David dans toutes ses campagnes. Sur chaque branche, sur les plaques dorées, des images en relief forment, en tout, six médaillons avec des sujets en buste, avec les figures en pied de Sainte-Barbe (sous une arcature ornementale) et de deux anges. Chaque image (sauf celles des anges) est accompagnée d'inscriptions, dont l'exécution est typique de la période transitoire des Xº-X1º siècles (partiellement des 1Xº-Xº s.). Les sujets figurés dans les détails (le visage de Sainte-Barbe, la couronne) sont traités de la même manière. - en graphisme conventionnel - que ceux de la Croix de Tsaïchi; les plis des vêtements expriment le même rythme par les lignes courbes; le corps de Ste Barbe a le même ornement linéaire que le suaire du Crucifié de la Croix de Tsaïchi. Cette manière de traiter conventionnellement les figures, correspondant à une période antérieure, fait penser que David a fait orner de son inscription une croix ancienne, déjà auréolée de la gloire des victoires remportées par lui (lors desquelles, comme le vent la légende, cette croix l'aurait accompagné). En d'autres termes, nous considérons que la croix elle-même aurait été exécutée déjà sous Bagrat III (époque également riche en guerres victorieuses), ou peut-être même encore au IX<sup>e</sup> s. (cf. l'élément décoratif de l'icone de la Transfiguration de Zarzma de l'an 886, dout il a été question plus haut).

Le XII<sup>e</sup> siècle qui représente dans l'histoire de la Géorgie l'apogée de sa puissance politique, a été préparé par l'essor de la culture géorgienne au XI<sup>e</sup> siècle et par des remarquables réalisations, en particulier en ce qui concerne les arts plastiques.

Dans l'orfèvrerie, l'importance décisive appartient, jusqu'au milien du XI<sup>e</sup> siècle, d'une part, à la solution plastique du problème du relief, d'autre part, à l'ordonnance et au traitement décoratif et ornemental de la composition. Le XII<sup>e</sup> siècle (et. autant que l'on peut en juger par quelques œuvres parvenues jusqu'à nous, la fin du XI<sup>e</sup> déjà) ne présente pas la continuation du développement de cet art sous ses deux aspects mais marque un tournant brusque dans cette évolution. La conception plastique, parvenue à une impasse, perd sa valeur artistique indépendante; quant à la recherche décorative de l'ensemble, celle-ci perd son caractère primesantier, sa liberté de construction et manifeste une tendance vers les compositions fondées sur des précisions mathématiques et surchargées.

Au XI<sup>e</sup> siècle, ni dans les plus grandes icones, œuvre des orfèvres, ni dans les relicfs taillés dans la pierre des monuments d'architecture, on ne dépasse guère l'échelle de la demi-grandeur nature pour la représentation du corps humain dans l'art plastique. Dans la peinture murale seulement, qui s'est développée parallèlement sur la base de la même vision sculpturale du monde, trouve-t-on quelques tentatives de se rapprocher des proportions naturelles, mais avec la transposition du volume en une expression bi-dimensionnelle, assez proche d'ailleurs des résultats déjà obtenus avec des œuvres plastiques à relief pen prononcé.

Un tel état de choses, comme on peut en conclure après considération de phénomènes analogues dans l'histoire de l'art d'autres peuples (dans la Grèce antique, et particulièrement en Allemagne et en France en période féodale), freinait inévitablement l'évolution de la sculpture. Un autre moment défavorable est constitué par le fait qu'en Géorgie la sculpture en ronde-bosse ne s'est jamais affirmée. Même les portraits en relief des donateurs et les images des archanges dans les niches de la cathédrale de Konmourdo, et d'autres images et personnages en saillie par rapport an plan de la façade de Nikortsminda ou de la cathédrale Svéti-Tskhoveli à Mtskhétha, ont leur avant-face aplatie, la tête seule étant exprimée à plein volume. Quelques exemples de la représentation en relief de têtes d'hommes ou d'animaux (par exemple à la cathédrale de Bagrat à Koutais) ne constituent qu'une exception et ne démentent pas l'observation générale ci-dessus.

A ces deux moments internes entravant le développement en Géorgie de la conception sculpturale, est venu s'ajouter un facteur extérieur notamment dans la seconde moitié du X1<sup>e</sup> — constitué par l'attitude de l'Église orthodoxe interdisant la représentation plastique des personnages et des sujets bibliques, l'expression picturale étant seule préconisée.

Cette préférence donnée à l'expression picturale influença aussi fortement la manière d'expression dans l'orfèvrerie. Ainsi, la plupart des icones du XII<sup>e</sup> étaient exécutées avec les visages peints, mais même celles entièrement en plaques d'argent bosselé ont un relief traité de manière peu conforme aux procédés d'expression sculpturale. La manière conventionnelle de représenter les diverses parties du corps fait que les orfèvres cessent bientôt de tenir compte des proportions réelles (ef. par exemlpe la position des pieds de la Vierge et de St. J.-Baptiste sur l'encadrement de l'icone Antchis-Khati) et les subordonnent à la conception décorative de l'ensemble (un exemple frappant est la reliure de l'Évangile de Tskarosthavi).

Si la solution plastique marque une période de déclin, il n'en est pas de même en ce qui concerne l'expression décorative, maintenant au premier plan des préoceupations de l'artiste. L'ingéniosité de celui-ci se manifeste dans la variété des traitements des modèles ornementaux, dans la création de nouveaux motifs, dans la recherche de nouvelles solutions de l'aménagement du décor. Les procédés accessoires (provisoirement abandonnés au moment de la primauté de la solution plastique) tels que l'emploi des éléments de coloration, du niellé, de la plaque émaillée, des pierres précienses, sont de nouveau largement utilisés. Une nouvelle manière de traiter les bords des cadres par l'accentuation du volume de tel ou tele élément du décor semble donner une issu à la propension naturelle vers la solution plastique bridée, comme indiqué plus haut, par les contingences.

Le sonei de la construction ornementale qui s'était manifesté dans les œuvres d'orfèvrerie du XI<sup>e</sup> continue à guider les maîtres du XII<sup>e</sup>. Ainsi, dans le cadre ciselé entonrant (sur l'ordre du Roi David le Constructeur) le plateau rond ayant, selon la légende, servi à la « Sainte Cèue », remarquet-on la même structure ornementale, et son dessin continue à représenter les ornements géométriques établis un siècle auparavent. Cette œuvre met en évidence l'instinct plastique inextinguible de l'artiste qui cherche une issue dans le traitement du bord et du nimbe, où chaque feuille est bosselée, avec l'opposition, non fondée sur la réalité, du volume du fond, au corps,

Cette tradition dans le traitement de l'ornementation est continuée dans l'œuvre de deux maîtres d'Opiza ; de Bechken Opizari, l'aîné, et de Beka, le jeune. Les deux Éyangéliaires reliés à un certain nombre d'années de distance, par les deux « Opizari » (celui de Bertha ciselé par Bechken et faisant partie du trésor du monastère de Guélathi, celui de Tskarosthavi, par Beka, conservé au même monastère) repètent le même procédé et portent, en outre, des inscriptions en relief et sont rehaussés de pierres précieuses, de la même manière. Les personnages, d'une exécution très soignée, des deux compositions suivant un même schéma général (Le Crucifiement et le Sauveur sur le trône), sembleut dénués de sentiment et être traités sans aucune recherche de réalisme (la pose tout artificielle du corps du Crucifié). Ces caractéristiques, visibles dans les œuvres de jeunesse de Beka, se confirment également dans son œuvre exécutée à un âge plus avancé : le cadre de l'icone «Antchis-Khati» (qui porte l'inscription : « exécutée de la main de Beka). Les motifs d'ornementation se rapprochent de ceux du XIº siècle, notamment de ceux des icones de Mgyimévi, mais leur conception avec la précision mathématique de chaque élément (avec triple entrelacement concentrique par des grandes feuilles) reste malgré l'entrelacement et le mouvement des tiges, figée, différant en cela de leur modèle à ornementation si dynamique.

Un autre monument remarquable de la même époque est l'icone de Khakhouli exécutée, dans la deuxième décade du XH<sup>r</sup> siècle et, selon la tradition, sur l'ordre du même David le Constructeur. Ce triptyque a été revêtu de riches et précieuses décorations, mais ce revêtement a disparu au milieu du siècle dernier, lors du pillage des œuvres d'art dont il a été question plus haut et qui a, entre autres, fortement spolié le trésor du monastère de Guélathi. Le triptyque restant est rehaussé de pierres précieuses et d'émaux. A l'exception de quelques pierres qui semblent ne pas faire partie du plan de composition originale, la plupart des insertions s'y intègrent certainement. Leur disposition symétrique, sur la partie centrale, ou sur les volets, aux emplacements prévus de manière évidente par les lignes d'ornementation de l'ensemble, le démontre pleinement. L'idée générale de cet cusemble exécuté certainement par plusieurs maîtres-orfèvres, semble être de donner plus de relief aux volets, l'ornement de caractère végétal de la partie centrale étant plus plat. On met en relief et on souligne la structure de l'ensemble et de son cadre par la disposition de séries d'émaux d'un même type. On utilise le niellé, soit comme moyen de coloration, soit comme procédé décoratif indépendant.

Encore un trait caractérisant la production de cette époque semble être le changement dans les procédés de traitement des différentes parties des œuvres d'orfèvrerie ; si au X1<sup>e</sup> siècle nous trouvons de magnifiques œuvres d'inspiration sculpturale, dont les cadres surtout étaient traités au repoussé à partir des matrices, au X11<sup>e</sup> siècle, au contraire, les personnages centraux exécutés au repoussé sont souvent placé dans des cadres à ornement bosselé. Ainsi, par exemple, chaque élément ornemental de la bannière de Tchaneti est une variation originale d'un motif de haut relief, composé de tiges minees et de menues feuilles de formes variées; l'ornement de chaque langnette est également exécuté à la main et se distingue des autres. Par contre, les images au centre sont la répétition de modèles tout prêts.

Dans d'autres cas, les personnages sont exécutés selon des modèles anciens, — souvent un excellent travail sculptural — (mais ces matrices s'useront par suite de leur emploi répété), tandis que l'ornementation du cadre bosselé met en évidence l'enthonsiasme et l'inspiration avec lesquels était exécuté ce travail.

De l'ensemble de l'œuvre de la même époque, il faut nommer encore une icone remarquable — celle de la Vierge avec l'enfant de la cathédrale d'Alaverdi, (donation d'un certain Mourvan Sananoïdzć et de sa famille). Toute en or, cette icone de dimensions assez importantes  $(60 \times 45 \text{ cm.})$  avait le visage, les bras et les pieds de l'enfant peints. Le dessin des diverses parties de l'ornement des bords est constitué sur le principe d'un élément dominant au centre, entouré d'autres plus petits, les motifs du bord supérieur différant des motifs latéraux. Une inscription au bord inférieur précisait l'identité du donateur qui avec sa famille a fait « entièrement recouvrir d'or » cette icone renommée qui devait, par conséquent, être peinte auparavant. Le cadre de l'icone est orné de rosaces, alternantivement lisses, avec une petite pierre au centre et d'autres avec ornements sur le fond niellé. Les nimbes étaient lisses, sans ornements mais sertis de pierres précieuses, alternant avec des rangées de trois petites perles. Ce brillant monument de l'époque était exécuté avec beaucoup de finesse et avec un grand art de décoration.

An XIII<sup>e</sup> siècle, avec l'affaiblissement intérieur de l'État — l'envahissement des hordes mongoles ne pent être repoussé et à partir de la deuxième ou de la troisième décade, l'histoire politique géorgienne subit des fluctuations oscillant entre les alternatives de détresse et de dévastation et celles où, par un ressaut de courage et par une bonne organisation, la vie redevenait plus normale et presque prospère. L'évolution de l'art en était particulièrement influencée, surtout en ce qui concerne l'art de l'orfèvrerie, à cause même de la matière première qu'il travaille et qui est étroitement liée au degré de prospérité du pays. Dans ces conditions il ne pouvait pas être question de grandes conceptions artistiques. L'orfèvrerie ne pouvait que continuer sur les traces des prédécesseurs du XII<sup>e</sup> siècle en tant que procédés, usages, et même modèles, e'est-à-dire avec l'attention surtout fixée sur le décor et l'ornementation.

Parfois même, cette tendance conduit à des œuvres où décor est surchargé, donnant l'impression de monotonie : par exemple, l'icone de Guélathi, portant nue inscription se rapportant à David Narine (1247-1293), fils de la Reine Roussoudan, ornée sur toute sa surface (pourtant très étendue, puisque l'icone mesure  $137 \times 65$  cm.) de décorations à éléments végétaux, sur le fond, avec le nimbe et les bords décorés et un certain nombre de médaillons dans l'intervalle.

Cette exagération dans l'ornementation et cette surcharge ont provoqué parfois une réaction, conduisant à ne munir des icones que de bords tout-àfait sans ornements, lisses ou, à la riguenr, décorés de quelques ornements espacés. Ce procédé de décoration se trouve, par exemple, dans les icones de la Vierge de Vardzia et de Khobi (celle-ci au visage exécuté en peintaire). Cette dernière icone, comme d'aillenrs un certain nombre d'antres de la même époque, porte au dos, une longue inscription en caractères « initiales » accompagnée d'une grande croix, le tont mis en relief par un petit cadre. D'autres icones encore (par exemple celle de Khobi, dite du roi Léon) ont ce décor au verso exécuté à titre d'une donation nouvelle, ou portent une inscription mentionnant que la face même de l'icone a été enrichie, comme un don nouveau, de pierres précicuses. Ceci constitue donc des nouveaux procédés de décoration et de présentation.

Ce procédé d'ornementation complémentaire d'icones déjà existantes, — une inscription mentionnant ce fait — se retrouve également au cours du XV\* siècle, semblant souligner l'esprit de pénitence, de piété, accompagné de la recrudescence du culte des sanctuaires vénérés, — à la suite certainement des évènements graves et des épreuves qui s'étaient abbatus sur le pays. Ainsi, l'icone « Antehis-Khati » embellie par les orfèvres sons le règne de la Reine Thamar, reçoit dans la première moitié du XVI<sup>r</sup> siède, et sur l'ordre du Seigneur de la province de Samtskhé, de nouveaux ornements, par adjonction de volets avec des scènes différentes, au nombre de trois par fenillet, exécutés en hosselé. Ces compositions à personnages multiples et à proportions très variées reproduisent en les adaptant au champ disponible les conceptions iconographiques répandues à cette époque. Les motifs ornementaux des cadres et des fonds sont la continuation de structures et de motifs brillamment développés dès le XI<sup>r</sup> siècle (cf. l'icone de Mgvimevi) et repris dans maints monuments des XII<sup>r</sup> et XIII<sup>r</sup> siècles. L'exécution de l'ornementation est minutieuse, soignée et relativement vivante.

De nouvelles icones suivent le type iconographique établi, en ce qui concerne du moins la pose et les vôtements, tandis que le visage est traité de manière schématique. C'est le cas, par exemple, de l'icone de St. Georges de Khoni, dont le modèle du visage n'est pas conforme aux traditions précédemment établies, mais est tout simplifié : la bouche, les lèvres, à peine indiquées. Les élémenets d'ornementation se rapprochent tantôt des modèles du XII<sup>e</sup> (l'ornementation du nimbe, disposition des inscriptions sur le fond) tantôt rappellent ceux des monuments du XI<sup>e</sup> et du XII<sup>e</sup> (dessins d'ornementation du manteau, du cadre, etc...).

La Géorgie du XV<sup>e</sup> siècle, après l'invasion dévastatrice de Timour, avec la ruine économique du pays par suite du système imposé par l'envahisseur, se rétablit progressivement grâce à une politique opiniâtre. L'art d'orfèvrerie renait également. A côté d'œuvres présentant des signes de décadence, il y en a d'autres démontrant les possibilités de l'orfèvrerie géorgienne du XV<sup>e</sup> siècle.

Une petite icone de la Vierge, avec visages peints, exécutée sur l'ordre du roi Vakhtang (1443-1446) fils d'Alexandre 1°, c'est-à-dire remontant au milieu du siècle, présente des traits la différenciant des œuvres de conception traditionnelle. Les draperies sont indiquées par des lignes plus dures, anguleuses, quelquefois dédoublées, au lieu de formes régulièrement arrondies, décoratives. Le cadre, en une scule plaque mais dont la largeur des parties horizontales n'est que la moitié de celles des montants, porte un décor expressif, tout en conservant le dessin géométrique des parties horizontales à motif végétanx. Une nonveanté hardie, rompant avec tous les principes traditionnels qui consistaient à séparer nettement la composition du sujet de l'encadrement : ici l'orfèvre place le nimbe dans le champ du cadre, cachant une partie de l'ornement. Ce nimbe, lisse, est rehaussé de petits rubis disposés de part et d'autre d'une grosse turquoise.

Un autre grand monument, du milieu du siècle également, reflètant encore le caractère pieux de l'époque, c'est la Croix stationale de Sadguéri,

### G. TCHOUBINACHVILI

œuvre de l'orfèvre Mamné, entièrement recouverte d'images ciselées figurant les douze fêtes de l'Église, les scènes de la vie de St. Georges etc... Devant la poussée de l'Islam du sud, et pour la préserver du danger de tomber entre les mains des infidèles, cette croix a été transportée d'un endroit à l'autre vers le cœur de la Géorgie et séjourna successivement à Koranta. Atotsi, Tbilissi, avant de trouver refuge à Tchkari, en Iméréthie où elle a été vue, au XVII<sup>e</sup> siècle par des ambassadeurs des tsars russes. Elle se trouve actuellement au Musée de Thilissi. L'anteur de cette croix a signé d'autres œuvres, d'exécution très soignée. Les sujets de ces compositions n'ont pas d'ornementations comme fond, ni pour encadrement. Cependant. sur la Croix de Barakoni, des bandes horizontales séparant les différentes scènes, portent des ornementations qui sont bien la preuve de ce que leur auteur savait bien exécuter des ornements fort expressifs et distribués avec art. Les motifs mêmes de cette ornementation sont variés et originanx. Bien que ne cherchant pas l'expression plastique des personnages, il s'efforce d'exprimer la nature du sujet en mouvement et l'exécution des seènes iconographiquement établies est faite attentivement.

Nous signalerons iei qu'à partir du XV<sup>e</sup> siècle les icones bosselées sont exécutées pour la plupart, sinon toujours, entièrement dans le métal, ne comportant plus de parties peintes (visage, bras, ou autres parties du corps). Elles sont maintenant au même rang que les icones peintes, sans cadre bosselé ou avec des bords cisclés étroits. L'interdiction de l'expression plastique ne semble plus être observée, mais cela ne fait pas naître la plastique dans ces œuvres bosselées qui ne présentent qu'un faible relief.

L'essor donné par Mamné, ainsi que par d'autres maîtres, restés anonymes — caractérisé par l'attention approfondie portée au contenu choisi de la composition et à sa réalisation par la recherche et l'élaboration des procédés d'expression, et non seulement par l'application de la maîtrise apprise et imitée du métier, — a eu un large développement au cours du XVI<sup>e</sup> siècle. Non seulement, distingue-t-on parmi de nombreuses œuvres qui nous sont parvenues des tendances artistiques différentes, mais encore peut-on noter des procédés tout nouveaux d'exécution.

Ainsi, dans l'icone offerte au monastère Sokhaster à Guélathi, par l'argentier du roi, Sarguis Mkhetisdzé (décédé en 1531), des figurines le représentent lui-même, en vêtements d'apparat et coiffé d'un couvre-chef impressionnant, ainsi que son épouse. Cette œuvre met en évidence les nouvelles tendances de la recherche du réalisme d'expression, de la part de l'artiste, et la gloriole caractéristique des seigneurs de cette époque féodale avancée qui commandent des objets d'orfèvrerie.

Par contre, une autre œuvre de l'époque — une icone de la Vierge à l'enfant, exécutée dans un type iconographique nouveau, présente un carac-

tère particulier de stylisation, grâce au dessin du visage aux grands yeux, avec un nez long et fin et une tonte petite bouche. Les nimbes recouverts d'une masse vitrense de couleur grenat font ressortir une ornementation d'un dessin délicat, aux éléments végétaux ordonnés d'une façon nouvelle. L'ornementation des bordures qui compose des éléments végétaux en combinaisons géométriques et formes fantastiques, se présente comme la continuation du genre déjà rencontré au XV<sup>e</sup> siècle, notamment dans l'exécution de l'icone de Vakhtang, fils d'Alexandre 1<sup>er</sup>. Ce procédé d'accentuation au moyen de la couleur — pierres précieuses, perles, émanx antiques, de même que l'habitude de faire figurer dans la composition les portraits des donateurs, prennent une extension considérable.

Un procédé d'ornementation tout différent, avec autre traitement des motifs végétaux est appliqué dans un grand nombre d'icones, dont non seulement les bords, mais le fond même autour des personnages est entièrement couvert de décors variés. Ainsi, par exemple, dans la composition de la Croix dite «Goris-Djvari» tous les fonds sont entièrement remplis de décors figurant comme de petits éléments de tapisserie à fleurs ou à branchages et feuilles. Cette croix avait été commandée par le roi Alexandre de Kakhetie (1574-1604), mari de Thinathin, fille de Bardzim Amilakhvari, grand seigneur féodal, dans le fief duquel se trouvait Goris-Djvari. Des fonds de même nature se retrouvent dans la composition du grand triptyque commandé par le prieur Philippe, aumônier du roi, pour orner l'église du village de Kvaréli, Ultérieurement, ce triptyqpe aurait été offert (comme l'indique une inscription an verso) par le roi Alexandre d'Iméréthie au roi Alexei Mikhailovitch de Moscou. En 1685, le triptyque, racheté par Nicolas Amilakhvari, évêque de Samthavissi, fut placé dans cette cathédrale (actuellement au musée de Thilissi).

Outre nombre de groupe d'œuvres du XVI<sup>e</sup>, dont les procédés d'exéeution s'apparentent, techniquement parlant, aux procédés du même type, développés au cours des siècles, il faut en noter d'autres, utilisant des procédés différents : les ornements feuilles, fleurs, tiges, semblent découpés en relief dans la feuille (« toreutique » au sens strict du terme, pourrait-on dire).

Ce groupe d'œnvres a été réparti en différents sous-groupes, préscntant, dans la deuxième moitié du XVI<sup>e</sup>, les étapes de transition depuis le procédé sous sa forme primitive et jusqu'à la variante se présentant comme une espèce de tapisserie et rappelaut un dessin gravé. En plus d'éléments communs constitués, par exemple, par le motif de fleurs à cinq pétales, ce groupe est également caractérisé par le large emploi de perles et de gemmes de couleur (rubis et turquoises surtout) : les icones de Levan d'Alaverdi et de Thinathin de Chouamta, ainsi que le vase de Tchkhoro-Tskou, intègrent dans leur composition comme un des principaux éléments distinctifs ces taches colorées de grandeurs diverses.

Bien que le niveau général des œuvres d'orfèvrerie de ce siècle semble baisser au point de vue de la recherche et du « métier » (ainsi, par exemple, dans l'exécution des inscriptions en caractères d'écriture « mkhedrouli », plus rapide an lieu de « mthavrouli » initiales monumental et décoratif), on peut mettre à l'actif de cette période certains procédés nouveau d'ornementation, et une étude plus approfondie de nouveaux objectifs de la thématique théologique des icones, à composition plus complexe.

Un groupe d'icones du XVII<sup>e</sup> à l'ornementation convrant tout le fond et les bords également, se distingue par le procédé original d'exécution, l'ornementation lisse et dorée paraissent saillir en relief sur le fond en pointillé. L'icone de Kortskheli, offerte par Levan II (1611-1659) et Nestan Daredjan est un spécimen caractéristique de ce groupe, avec l'ornementation indiquée et en outre, sur le bord, de petites bandes ornées entre des images gravées, de plus grandes dimensions. Pour la maîtrise d'exécution des personnages et de l'ornementation, il faut eiter particulièrement l'icone de la cathédrale des Archanges à Martvili, don de « Levan II Dadiani, fils du seigneur Manoutchar ». D'autres dons du même donateur sont connus; il semblerait qu'il a occupé pour cela de nombreux orfèvres; toutefois tontes ces œuvres ne sont pas de la même qualité.

L'utilisation des vieilles matrices pour l'exécution an repoussé des figurines et des motifs d'ornementation, est largement développée au XVII<sup>e</sup> comme elle l'a été d'ailleurs au XVI<sup>e</sup>, employant les matrices qui remontent jusqu'au XI<sup>e</sup> siècle. On répète plusieurs fois le motif d'une même matrice ou on mélange les motifs, sans respecter la symétrie. Il est impossible de ce fait de distinguer les œuvres provenant des divers ateliers d'orfèvres car on trouve dans l'exécution d'une seule des procédés, des motifs différents. On peut même présumer que certaines œuvres sont inspirées par des modèles anciens.

L'orfèvrerie de la fin du XVII<sup>e</sup> commence à subir les influences étrangères (européennes), d'abord en ce qui concerne les procédés techniques, puis sous le rapport iconographique et ornemental. Si l'on peut dire que l'orfèvrerie géorgienne du XVIII<sup>e</sup> est influencée plus fortement par l'art occidental dans l'ornementation et dans la manière de traiter les personnages de la thématique iconographique, cette influence n'atteint presque jamais le degré où elle supplanterait les traits spécifiquement nationaux de l'art géorgien.

Parallèlement subsistent et continuent à se développer les conceptions et les procédés de l'art d'orfèvrerie des siècles précédents. Ainsi, par exemple, une grande icone de St. Georges d'Alaverdi, d'abord peinte aux ateliers d'icones de la Lavra « Troitski » à Moscon, sur commande de l'évêque d'Alaverdi Nicolas Tcholokachvili, a été en 1721 entièrement enchàssée par les orfèvres en Géorgie, seul le visage du saint et la signature de l'atelier (« Troïtsa) restant visibles. Dans l'ornementation du vêtement du saint et du fond de l'icone on retrouve les éléments caractérisant la production des maîtres kakhétiens du XVI<sup>e</sup> siècle. Par contre, les bords étroits du cadre sont ornés d'une manière toute nouvelle et semblent inspirés par l'art européen.

Dans la première moitié du X1X<sup>e</sup> siècle les traditions nationales se manifestent assez fortement dans l'œuvre de l'éminent orfèvre Pépou Meounarguia de Tsaïchi, bien que l'ou tronve également chez lui des œuvres se rapprochant des modèles russes (cf. la grande icone de Martvili de 1839), ou introduisant des éléments nouveaux d'inspiration russe dans les procédés traditionnels.

Bien que les procédés techniques du métier subsistent jusqu'à la fin du XIX<sup>e</sup> siècle et que l'on continue même au delà de ce moment l'exécution de grandes icones et de petites appelées « chaui », au repoussé, on peut arrêter au début du XIX<sup>e</sup> l'histoire de l'orfèvrerie géorgienne, de l'époque moyenageuse.

Dans l'aperçu de l'évolution millénaire de l'orfèvrerie géorgienne, l'auteur en a situé le début, caractérisé par la conception naïve et primitive du monde, aux confins des VIII<sup>e</sup> et IX<sup>e</sup> siècles. Ce départ correspond en réalité à un tournant décisif dans la voie d'expression artistique dans tous les arts plastiques, à leur véritable libération des entraves et de la sujétion où ils étaient tenus auparavant.

En effet, la période précédente, commencée à l'époque de la conversion du pays au christianisme, au début du 1V<sup>e</sup> siècle, a imposé à l'art géorgien dans toutes ses formes une adaptation brusquée aux objectifs nouveaux et aux nouvelles exigences de la production à sujets et sur les thèmes chrétiens.

L'art géorgien à la période pré-chrétienne, était déjà au niveau de développement assez élevé, comme le prouvent les résultats des fouilles récentes des sépultures anciennes à Mtskhetha etc... La plupart des objets trouvés, lors de ces fouilles, dénotent un art développé, à ornementation variée. Dans l'art d'orfèvrerie, en particulier, on trouve des procédés techniques très variés dans l'exécution des décorations. Ontre les dessins d'animaux on a trouvé également des figurines en or et en bronze, en pierre de taille, dont le style peut être mis au même rang que celui d'objets, trouvés également, d'origine romaine, parthique ou sassanide. Le grand art ornemental et décoratif, autochtone et développé s'engage graduellement dans la voie d'expression sculpturale.

Les nouvelles exigences formulées par l'Église, imposées, entre autres, aux orfèvres, ont conduit tout d'abord à l'initation plus on moins exacte des modèles étrangers tout prêts (l'habileté et le «métier» des orfèvres leur a rendu la tâche moins lourde).

Dans la sculpture, nous trouvons des éléments en relief sur les façades des cathédrales du VI<sup>\*</sup> et du VH<sup>\*</sup> siècles — qui sont des copies habilement exécutées. Bientôt, tontefois, grâce à l'habileté des maîtres et à leur taleut, certaines compositions (en commençant d'abord par celles de caractère moins strictement religieux) acquièrent dans leur exécution un caractère plus nationalement défini (cf. la composition de «l'Ascension» figurant sur le tympan de l'entrée sud de l'Église de Djvari à Mtkshétha [deuxième décade du VI<sup>\*</sup> s.]).

De cette façon, les reproduction d'après modèles tout fait des compositions de conception romano-helleniques surtout, sur les sujets des thèmes chrétiens, tendent à perdre au cours de cette période et surtout vers la fin du VII<sup>e</sup> siècle leurs formes sculpturales.

Le VIII<sup>e</sup> et le IX<sup>e</sup> siècles finissent de libérer l'art géorgien de cette obligation d'imiter, et ce refus de copier mène à traiter les sujets de plus en plus de manière conventionnelle, en déponillant les corps de leur volume. Cela conduit à l'expression « hieroglyphique », proche par cortaines de ses formes des dessins d'enfants.

C'est sur cette base épurée que devient dorénavant possible le développement graduel de la construction sculpturale, à partir de la conception naïve caractérisant l'œuvre du VIII<sup>e</sup>-IX<sup>e</sup> siècles, comme indiqué plus haut.

Il faut souligner que ce processus semble très voisin de ce qui s'est passé, dans des conditions analogues de conversion brusque au christianisme, dans la première période féodale en France et en Allemagne, ainsi que dans d'autres pays d'Europe. Toutefois, il diffère substantiellement du développement de l'art à Byzance. Bien que issu de l'art gree et nourri à ses sources, il rejeta, plus tard, à l'époque romaine néo-attique, les aspects fondamentaux et vitaux de l'art de la sculpture. L'iconoclastie arrêta l'évolution de l'expression picturale également et détruisit de nombreuses œuvres. Par contre, les icones sauvées de la destruction furent l'objet de culte plus fervent et, partant, objet d'imitation fréquente. Il en résultat une stagnation dans ces formes de l'art.

Le stade naïf et primitif de l'évolution culturelle atteint en Géorgie vers la même époque, fut le départ d'un développement considérable de la sculpture et de l'esprit créatif. Les scènes traitant les thèmes chrétiens sont d'une grande profondeur émotionnelle et morale, d'une puissance d'expression remarquable. Le profond sens de la décoration propre au peuple géorgien se reflète dans l'œuvre des orfèvres : dès le IX<sup>e</sup> siècle sont créées des œuvres de grande beauté, au décor plein de recherche et d'idées originales. La phase suivante a été la conception plastique du sujet traité d'un seul bloc. Cet état a été atteint en Géorgie dès la deuxième moitié du X<sup>e</sup> siècle. En Europe occidentale, la même évolution ne se manifestera qu'un siècle plus tard, notamment dans la seconde moitié du XI<sup>e</sup> siècle.

En un siècle environ, en trois générations d'orfèvres, l'art d'orfèvrerie franchit, en Géorgie, de nombreuses étapes de développement jusqu'à l'assimilation complète du mécanisme de l'articulation, jusqu'au modelage des volumes des éléments du corps, les uns après les autres, jusqu'à une expression vivante, structurale, de l'image. Le relief des objets d'orfèvrerie. ainsi que celui de la sculpture, sur pierre, sur bois ou ivoire, présente ces caractéristiques. Toutefois, les maitres qui ont créé ces œuvres n'ont pas connu, ni n'ont su créer les conditions du développement de la seulpture en ronde-bosse. Tout autre était la voie suivie par le développement de la sculpture en Europe occidentale de l'époque féodale. Ayant traversé les étapes initiales de façon semblable à celles observées en Géorgie, la seulpture enropéenne ne s'est pas arrêtée au stade du relief et des proportions réduites, mais a hientôt commencé à grandir la masse du corps et à passer à l'expression en roude-bosse. Déjà au XII<sup>e</sup> siècle la sculpture en grandeur normale du corps humain prépare le stade de l'expression achevée, atteint vers le XIII<sup>e</sup> siècle.

Les mêmes progrès ont pu être atteints par la suite dans la peinture figurative réaliste, contrairement à ce qui s'est passé pour l'art byzantin ou celui de la Géorgie qui n'a pas progressé vers la sculpture monumentale (en partie à cause de l'obstacle élevé par l'opposition de l'Église à l'expression plastique dans l'art sacré).

Ce frein appliqué à une manière d'expression a favorisé le développement du caractère décoratif et ornemental des œuvres d'orfèvrerie, et a provoqué l'essor constaté dans ce sens au cours des XII<sup>e</sup> et XIII<sup>e</sup> siècles. Toutefois le fil fut rompu et l'orfèvrerie géorgien n'a pu atteindre dans son développement ultérieur, souvent gèné d'ailleurs par les conditions dans lesquelles se trouva le pays au cours des siècles snivants, le niveau supérieur de la sculpture parachevée.

# CHANT SACRÉ SVANE «BARBAL DOLASCHI»\*

# par V. V. BARDAVÉLIDZÉ

L'auteur connaît einq variantes du chant sacré « Barbal Dolaschi » (trois tirées de la littérature, deux des manuscrits). Toutes sont en style coupé, en partie altérées, ce qui rend souvent fort difficile de saisir le sens de certaines phrases en particulier et parfois du chant en entier.

L'analyse de ce chant sacré, basée sur l'emploi très large des matériaux comparatifs des croyances des peuplades géorgiennes, a donné à l'auteur la possibilité de le restaurer dans son sens primitif. « Barbal Dolaschi » est une glorification de la déesse du soleil de l'antique Géorgie — Barbalé, nomniée en syane Barbal || Barbol, et narre des faits qui honorent son nom.

De la comparaison du sens des fragments des variantes I<sup>7-10</sup>, II<sup>0-10</sup>, IV<sup>4-5</sup>, V<sup>7-8</sup> avec les eroyances conformes des Pschavs et des Khevsours se dégage l'image de Barbalé comme d'une déesse qui choisit elle-même les serviteurs de son culte. Il faut croire que cette élection se présentait en réalité dans des formes pareilles à celles des Pschavs et des Khevsours : a) dans la maladie de l'élu, attribuée à la divinté (le malade se rétablissait après avoir fait vœu de servir ladite divinité et avoir offert le sacrifice selon les exigences de la cérémonie religieuse); b) dans l'apparition de la divinité en rêve à ceux qu'elle avait marqués soi-disant pour son service; c) dans l'incarnation immédiate de la divinité en son élu, par lequel elle exprimait son désir; d) dans l'expression de son désir à l'aide d'un devin, et enfin, e) dans le choix par la divinité, à l'aide de son sacrificateur suprême, de l'une on l'autre personne, on de plusieurs, pour la servir pendant la fête. L'auteur suppose que, dans le chant sacré, il faut entendre la dernière de ces formes.

Les fragments des phrases dans les variantes I<sup>10-11</sup>, II<sup>4-5</sup>, III<sup>7-8</sup>, IV<sup>3</sup>, V<sup>5-6</sup> du chant sacré révèlent la nature martiale de la déesse du soleil. Ainsi que les Lacharis-djvari, Goudanis-djvari et autres «khati» (ou «djvari») pschavs et khevsours, Barhalé est à la tête des troupes, contre les peuples voisins. Sous la conduite et la souveraine protection des «Khati» khevsours et pschavs s'organisaient des invasions, et le produit du pillage fournissait une revenu momentanée, ou bien les ennemis vaincus se soumettaient pour longtemps et un tribut leur était imposé. Le contenu de «Barbal Dolaschi»

Résumé de l'étude du Professeur Dr V. Bardavélidzé, publiée dans la revue de l'Institut de Langue et d'Histoire de l'Académie des Sciences de RSS de Géorgie, No V-VI, 1940, Tbilissi.

ne permet pas de fixer exactement les formes de lutte avec les ennemis (invasions ou campagnes d'asservissement) dont se servait la déesse du soleil.

Parallèlement avec la déesse Barbalé, l'auteur désigne une autre divinité de nature féminine, douée d'un caractère martial. C'est la déesse syane Lamaria, qu'on reproduisait en bois, ornée d'une latte, d'un casque, d'un arc et d'une flèche.

La plus grande partie du chant sacré est consacrée à la question du voyage de Barbal dans différents endroits de la Svanétie. Ayant fixé les points géographiques du voyage de la déesse, l'auteur croit que Barbalé visitait dans les endroits désignés les lieux consacrés au culte, qui jadis devaient avoir été de caractère païen. L'auteur étaie cette opinion en indiquant que, dans les endroits où avait passé Barbalé, on trouve jusqu'à présent des édifices du culte, y compris les oratoires en son honneur; bien qu'ils soient de caractère chrétien, il est avéré par les témoignages de source historique que les églises chrétiennes s'élevaient, dans l'ancienne Géorgie, sur les emplacements des temples anciens. En outre l'auteur allègue les matériaux comparatifs sur les voyages des autres divinités géorgiennes, justement vers les temples païens.

Le chant n'a conservé que des connaissances trop fragmentaires et exiguës du caractère de la procession de la divinité. On n'en peut tirer qu'une indication générale des réunions du peuple, ayant évidemment un rapport avec la fête et son cérémonial (la procession). Cependant, l'allégation des matériaux comparatifs, dont abondent les croyances des peuplades géorgiennes, donne à l'auteur la possibilité de reproduire le caractère de la procession, liée au nom de la déesse du soleil.

L'auteur déchiffre au point de vue diachronique les légendes khevsoures des voyages des dieux et les processions, dont témoigne la réalité khevsoure et pschave, et il constate deux sortes de processions des dieux. La plus ancienne d'entre elles est le voyage de la divinité, sous la forme d'un pigeon ou d'un être humain, escortés par le sacrificateur et d'autres serviteurs du culte. De telles processions sont attestées dans les traditions khevsoures à propos du tout-puissant Goudanis-djvari, qui a voyagé du sommet du mont Guerguéti (en Khévi) et s'est fixé dans le village khevsour Goudani, d'où il fait annuellement des processions dans la contrée des Galgas (goggen) chez leur divinité (en khevsour Iarda, en tschetscheníngousch Airda ou Erda), qui habitait l'aoul ou dans les environs de l'aoul Targamé (= Targuime). Il existe de même des légendes qui racontent son voyage à l'intérieur de la Khevsourétie à l'Arkhotis-djvari (sanctuaire dans la vallée d'Arkhoti, an village Akhiéli). Outre Goudanis-djvari (sous forme d'un pigeon, accompagné du sacrificateur) c'est aussi Khakhmatis-djvari qui accomplit sa marche en différents endroits, entre autres en Pschavie.

La seconde forme, relativement plus récente, du voyage des dieux consiste en processions de fête, à la tête desquelles on portait les reliques de la divinité, remplaçant la divinité même, escortées par les serviteurs du culte et par le peuple, exécutant un chant sacré en l'honneur de ladite divinité. Dans nombre de semblables processions l'anteur s'arrête sur la description des processions des dieux pschavs, khevsours et de ceux de la basse-Svanétie : svanes — « Tarindzel » et « Djgərag », pschaves — Thannar-dédoupali et Kopalé, khevsoures — Kopala, Khakhmatis-djvari, Goudanis-djvari, Arkhotis-djvari, Mtischeschagui, lakhsris-djvari.

Comme pendant le voyage des dieux sous forme de pigeon ou d'être humain, de même pendant le cérémonial de fête, les processions recevaient des habitants des offrandes ou prélevaient des tributs — boisson sacrée (« zédaschi », « kouloukhi »), bêtes sacrificatoires, pains rituels etc.

La comparaison du renseignement du chant sacré « Barbal Dolaschi » concernant le voyage de la déesse du soleil avec les formes précitées des voyages des dieux svanes, pschavs et knevsours permet à l'auteur de conclure que le voyage de Barbal représente une procession de fête en l'honneur de ladite divinité et que de semblables processions avaient lieu pendant la fête populaire svane du printemps, « Likvreschi ».

Dans le chant sacré « Barbal Dolaschi », l'auteur déchiffre plus loin le texte extrêmement embrouillé et fragmentaire touchant les préparatifs et la rencontre de la déesse svane de l'étoile du matin (Vénus) Lamaria avec la procession de la déesse du soleil. On fixe l'endroit de cette rencontre (Matzyhasch, dans la société d'Ouschgoul, où se trouve le principal sanctuaire de Lamaria) et les éléments du rituel, rattaché à cette rencontre. Parmi ces éléments l'auteur accorde une attention particulière au rétablissement (à l'aide de comparaison avec l'élément essentiel correspondant du rite de la fête svane Ouplichière) du rituel antique des combats des bœufs sacrificatoires, qu'on organisait sur la place sacrée avant l'immolation de ces bêtes.

Analogiquement au moment du choix par la déesse de ses serviteurs et au temps de l'organisation de la procession, ce ritucl, concernant la rencontre de deux déesses, était adapté à la fête, connue sous le nom de « Likvreschi », en l'honneur de la déesse Barbalé.

Enfin, s'arrêtant sur la question de l'ancienneté des motifs du chant sacré « Barbal Dolaschi » et des survivances religieuses correspondantes des peuplades géorgiennes, l'auteur eite les parallèles de l'Asie antérienre des processions des dieux (par ex., les processions des dieux de Borsippe — Nabou, de Sippar — Schamasch, de Kouf — Nergal, organisées pendant la fête du nouvel an Zagmouk vers le temple de Mardouk en ancienne Babylone et d'autres processions de dieux, représentées dans l'art hittite relief des images de dieux et de déesses sur le rocher lazilikaïa) de même le parallèle des boissons rituelles et des vases d'argile, rattachés anx noms des dieux de l'ancienne Géorgie (vases en terre glaise, trouvés en grand nombre dans les entrepôts du I temple près de Büyükkalé).

Ainsi, ayant établi les fonctions de la déesse Barbalé, inconnues jusqu'à présent, et certaines formes du culte, qu'on lui rendait, l'auteur a démontré, par exemple concret de l'étude des matériaux ethnographiques à l'aide de la méthode philologique, que cette méthode permet d'obtenir des résultats positifs des matériaux étudiés de cette façon; d'autre part devient évidente la nécessité de ce guider grâce aux données ethnographiques, dans les recherches philologiques.

### PUBLICATIONS RÉCENTES :

- J. Molitor Das Adysh-Tetraevangelium. Neu übersetzt und mit altgeorgischen Paralleltexten verglichen.
- J. Molitor Chanmetifragmente. Ein Beitrag zur Textegeschichte der altgeorgischen Bibelübersetzung.
- J. Molitor Bedi Karthlisa (Besprechung) Oriens Christianus, Band 44. 1960. Otto Harrassowitz, Wiesbaden.
- Jaromir Jedlička Das Prager Fragment der altgeorgischen Jakobusliturgie in Archiv Orientalni 29, 1961, p. 183-196, Praha.
- Kita Tschenkóli Georgisch-Deutsches Wörterbuch. Das Werk wird in 10 bis 12 Lieferungen zu je 96 Seiten erscheinen. 2 Faszikel sind schon publiziert. Amirani-Verlag, Zürich, Thenterstr. 4.
- G. Charachidzé Travail et mort dans la montagne géorgienne, Société d'Ethnographie de Paris, 95, Bd St Michel, Paris 5c.
- W. Z. Djobudzó The Sculptures on the Eastern Façade of the Holy Cross of Mtzkhetta. Oriens Christianus, Band 44, 1960, p. 112-185.
- I. V. Megrelidzó La Vie et les œuvres épigraphiques de E. Takaïchvili, Epigraphika Fostoka, XIII, 1960.
- M. Mouskhely publie Revue des Revues, l'U.R.S.S. et les Pays de l'Est, avec le concours du C.N.R.S. Institut de Droit et d'économie comparés de l'Université de Strasbourg. Centre de Recherche sur l'U.R.S.S. et les Pays de l'Est.
- W. E. D. Allen The Poet and the Spac-Wife. An attempt to reconstruct Al-Ghazal's Embassy to the Vikings. Allen Figgis and Co LTD., Dublin 1960, in association with Viking Society for Northern Research. London.
- G. Guazava Art et Crime, Nouvelles Éditions Latines. 1, rue Palatine, Paris 6e.

# TARIF DES ABONNEMENTS AU BULLETIN SIGNALÉTIQUE

# Année 1961

# FASCICULES MENSUELS

### PRIX

| r .1 | SCILULES BEADE HES                                      |        |          |
|------|---------------------------------------------------------|--------|----------|
|      |                                                         | France | Étranger |
| 1    | MATHÉMATIQUES                                           | 30 NF  | 35 NF    |
| 2    | ASTRONOMIE, ASTROPHYSIQUE, PHYSIQUE DU                  |        |          |
|      | GLOBE                                                   | 40 -   | 45 -     |
| 3.   | PHYSIQUE 1. Généralités. Physique mathématique.         |        |          |
|      | Mécanique. Acoustique. Optique. Chaleur. Thermody-      |        |          |
|      |                                                         | 50 -   | 55 -     |
| 4.   | PHYSIQUE II. Électricité                                | 40 •   | 45 -     |
| 5.   | PHYSIQUE NUCLÉAIRE. Noyaux. Particules. Éner-           |        |          |
|      | gie ntomique                                            | 40 -   | 45 -     |
| 6.   | STRUCTURE DE LA MATIÈRE. Cristallographie.              |        |          |
|      | Solides. Fluides. Atomes. Ions. Molécules               | 40 -   | 45 -     |
| 7.   | CHIMIE I. Chimie générale. Chimie physique. Chimie      |        |          |
|      | minérale. Chimie analytique. Chimie organique           | 100 -  | 105 •    |
| 8.   | CHIMIE II. Chimie appliquée. Métallurgie                | 80 -   | 85 -     |
| 9.   | SCIENCES DE L'INGÉNIEUR                                 | 60 -   | 65 -     |
| 10.  | SCIENCES DE LA TERRE L. Minéralogie, Géochimie.         |        |          |
|      | Pétrographie                                            | 25 -   | 30 -     |
| 11.  | SCIENCES DE LA TERRE 11. Physique du Globe. Géo-        |        |          |
|      | logic, Paléontologie                                    | 40 •   | 45 -     |
| 12.  | BIOPHYSIQUE, BIOCHIMIE, Chimie analytique bio-          |        |          |
|      | logique                                                 | 40 -   | 45 -     |
| 13.  | SCIENCES PHARMACOLOGIQUES. TOXICOLOGIE .                | 40 -   | 45 -     |
| 14.  | MICROBIOLOGIE, VIRUS, BACTÉRIOPHAGES, IM-               |        |          |
|      | MUNOLOGIE, GÉNÉTIQUE                                    | 40 -   | 45 -     |
| 15,  | PATHOLOGIE GÉNÉRALE ET EXPÉRIMENTALE .                  | 60 -   | 65 -     |
| 16.  | BIOLOGIE ET PHYSIOLOGIE ANIMALES                        | 100 -  | 105 -    |
| 17.  | BIOLOGIE ET PHYSIOLOGIE VÉGÉTALES                       | 50 .   | 55 -     |
| 18.  | SCIENCES AGRICOLES. ZOOTECHNIE, PHYTIA-                 |        |          |
|      | TRIE ET PHYTOPHARMACIE. ALIMENTS ET                     |        |          |
|      | INDUSTRIES ALIMENTAIRES                                 | 60 -   | 65 -     |
|      | TRIMESTRIELS                                            |        |          |
| 19,  | PHILOSOPHIE, SCIENCES HUMAINES, Philosophie,            |        |          |
|      | Sciences religieuses. Archéologie et Histoire de l'Art. |        |          |
|      | Psychologie, Pédagogie, Sociologie, Sciences du Lan-    |        |          |
|      | gage. Histoire des Sciences et des Techniques           | 80 -   | 85 -     |
| 20,  | PSYCHOLOGIE. PÉDAGOGIE · · · · · · · · · · ·            | 30 -   | 35 .     |
|      | SOCIOLOGIE ET SCIENCES DU LANGAGE1                      | 30 -   | 35 -     |
|      | HISTOIRE DES SCIENCES ET DES TECHNIQUES                 | 20 -   | 25 •     |
|      | -                                                       |        |          |
|      | Abonnement pour les fascicules groupés 1 à 11           | 250 •  | 290 -    |
|      | Abounement pour les fascicules groupés 12 à 18          | 250 -  | 290 -    |

1 Les fascicules spécialisés, numérotés 20-21-22 sont regroupés dans le fascicule 19.

🛨 Dans ces prix sont compris les index « auteurs » et « matières » correspondant à chacune des rubriques.



Une réduction de 25 % sera accordée sur le montant des abounements à 2 fascicules et plus.



🛨 La niême remise sera consentie aux abonnés qui désirent plusieurs exemplaires d'un même fascicule.

★ Une remise de 50 % sur le tarif des abonnements est accordée aux personnels du du C.N.R.S. et des Établissements universitaires français. Pour en bénéficier, les abonnés doivent adresser leur commande directement à nos bureaux. Cependant cette réduction ne peut être cumulée avec la remise de 25 % indiquée ci-dessus.

🛨 Lorsqu'il s'agit d'un abonnement réglé par un Laboratoire ou un Institut, la commande doit être accompagnée d'un bon de commande de l'établissement.

### Publications de l'Institut de Recherches et d'Histoire des Textes :

M. RICHARD. - Répertoire des bibliothèques et des catalogues de manuscrits grees ..... 22 NF G. VAJDA. - Répertoire des catalogues et inventaires de manuscrits arabes 4,50 NF M. RICHARD. - Inventaire des manuscrits grees du British Museum 9 NF G. VAJDA. -- Index général des manuscrits arabes musulmans de la Bibliothèque Nationale de Paris 24 NFElisabeth PELLEGRIN. -- La bibliothèque des Visconti-Sforza au XVe siècle 24 NF G. VAJDA. — Les certificats de lecture et de transmission dans les manuscrits arabes de la Bibliothèque Nationale de Paris 6 NF C. SAMARAN et R. MARICIIAL. --- Catalogue des manuscrits en écriture latine : T. I — Musée Condé et Bibliothèque parisiennes 90 NF

### Études linguistiques philologiques et littéraires (derniers volumes parus) :

| NAUTON. — Atlas linguistique du Massif Central :                   |                |  |
|--------------------------------------------------------------------|----------------|--|
| Volume I. — La nature                                              | 85 NF          |  |
| Volume II Le paysan                                                | 100  NF        |  |
| J. SEGUY Atlas linguistique et ethnographique de la Gascogne :     |                |  |
| Volume I Animaux sauvages, plantes, folklore (220 cartes)          | 70 NF          |  |
| Volume II Champs, labours, céréales, outillage agricole, foin, vin |                |  |
| véhicules, élevage (300 cartes)                                    | 60 NF          |  |
| Volume III L'homme. Age. Vêtements, alimentation, maison,          |                |  |
| mobilier, topographic. Phénomènes atmosphériques                   | 80 NF<br>90 NF |  |
| E. LAROCHE Les Hiéroglyphes hittites                               |                |  |
| Manuscrits chinois du Fonds Pelliot : Le Pen Tsi King              |                |  |

### LES CAHIERS DE PAUL VALERY (écrits de 1894 à 1945)

Paul Valéry était tout à la fois poète, littérateur, penseur, épris des Sciences et artiste. Les Cahiers écrits tout au long de sa vie permettent de le mieux connaître sous ces divers aspects. Ils sont le complément indispensable des œuvres de Paul Valéry publiées jusqu'à ce jour et intéresseront tous ceux qui les possèdent.

Cos Cahiers comportent vingt-neuf volumes d'environ 1.000 pages, du format 21 × 27, contenant la reproduction photographique du manuscrit et d'environ 80 aquarelles de l'auteur. Volumes reliés ..... 1600 NF

Volumes sous étuis ..... 1740 NF

NICOLAS POUSSIN (deux volumes rellés soie) ..... 130 NF